Ulul Albab

Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram
e-ISSN 2621-7716 | p-ISSN 1410-2110
Vol. 30 No. 1 January 2026, hal. 39-53

Majaz dalam Kitab Asror Balaghoh Perspektif Abdul Qohir
Al Jurjani (Analisis Majaz dalam Maulid Simthud Duror)

Puziyana Widya Ningrat!, Ahmad Dardiri2, Raswan3, Achmad Fudhaili*
1234 Magister Pendidikan Bahasa Arab, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia
Ipuziyanawidyaningrat140299@gmail.com, 2ahmaddardiri@uinjkt.ac.id, 3raswan@uinjkt.ac.id,

“fudhaili@uinjkt.ac.id
INFO ARTIKEL ABSTRAK
Riwayat Artikel: Abstrak: Kajian majaz dalam tradisi balaghah klasik memiliki posisi penting

Diterima: 01-12-2025
Disetujui: 30-01-2026

dalam memahami keindahan dan kedalaman makna teks sastra Arab, khususnya
karya religius. Namun, analisis majaz dalam Maulid Simtud Durar berdasarkan
perspektif ‘Abd al-Qahir al-Jurjani masih terbatas. Penelitian ini bertujuan
menganalisis majaz dalam Maulid Simtud Durar berdasarkan konsep dalam

Kata Kunci: Asrar al-Balaghah guna memberikan kontribusi teoretis dan praktis. Penelitian
Majaz; menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan Systematic Literature
Balaghah; Review (SLR) dan studi pustaka terhadap 15 literatur ilmiah yang relevan.
Al-Jurjani; Instrumen berupa lembar analisis dokumen dan tabel klasifikasi data, dengan
Agsrar Balaghah; teknik analisis reduksi, kategorisasi, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif-
analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa majaz dan tasybih dalam Maulid
Simtud Durar berfungsi sebagai perangkat maknawi dan estetis yang
memperkuat dimensi spiritual teks serta relevan sebagai contoh pembelajaran
IImu Bayan. Implikasinya, kajian ini memperkaya pengembangan balaghah dan
pembelajaran sastra religius Arab.
Keywords: Abstract: The study of majaz in the classical balaghah tradition plays an important role
Maja; in understanding the beauty and depth of meaning in Arabic literary texts, especially
Balaghah; religious works. However, the analysis of majaz in Maulid Simtud Durar based on the
Al-Jurjani; perspective of ‘Abd al-Qahir al-Jurjant is still limited. This study aims to analyse majaz
Asrar Balaghah in Maulid Simtud Durar based on the concepts in Asrar al-Balaghah in order to provide

theoretical and practical contributions. The research uses a qualitative method with a
Systematic Literature Review (SLR) approach and a literature study of 15 relevant
scientific literatures. The instruments are document analysis sheets and data classification
tables, with reduction, categorisation, and descriptive-analytical conclusion drawing
techniques. The results of the study indicate that majaz and tasybih in Maulid Simtud
Durar function as semantic and aesthetic devices that strengthen the spiritual dimension
of the text and are relevant as examples for learning the science of Bayan. Implicitly, this
study enriches the development of balaghah and the study of Arabic religious literature.

& 001

This is an open access article under the CC-BY-SA license

A. LATAR BELAKANG

Karya sastra merupakan sebuah ungkapan dari pribadi seseorang yang berupa
sebuah pemikiran, perasaan, ide, pengalaman, dan keyakinan dalam bentuk
gambaran kehidupan yang diungkapkan kedalam bahasa yang kemudian dijadikan
kedalam bentuk tulisan (Hamidi & Lillah, 2023). Karya sastra merupakan suatu
bentuk seni bahasa sastra yang dapat dinikmati oleh pembaca dengan adanya
keindahan dalam penulisan isinya (Hasan & Ferdinal, 2024). Karya sastra merupakan
cara untuk mengungkapkan sebuah kehidupan yang nyata menjadi sebuah karya

39


mailto:puziyanawidyaningrat140299@gmail.com
mailto:ahmaddardiri@uinjkt.ac.id
mailto:raswan@uinjkt.ac.id
mailto:fudhaili@uinjkt.ac.id

40 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

yang imajinatif yang indah untuk dinikmati oleh pembacanya. Sebuah karya sastra
memiliki hubungan antara manusia dengan lingkungan sosial yang menjadikan
inspirasi dalam penulisannya (Jurahman, 2023).

Salah satu bentuk karya sastra yang melekat akan keindahan bentuk kalimatnya
adalah syair. Syair adalah penggunaan gaya bahasa dalam penyusunannya. Dalam
sejarah kesustraan Arab, syair digunakan untuk menggambarkan keadaan hidup
Masyarakat dikala itu, dimana mereka sangat fanatik dengan kabilah atau suku
mereka, sehingga syair-syair yang muncul tidak jauh dari pembanggaan kabilah
masing-masing (Syaifuji & Irawan, 2021). Syair dan bentuk karya sastra lainnya
termasuk kedalam kajian ilmu semantik.

Salah satu kajian semantik dalam bahasa Arab yaitu Stalistika atau Ilmu Balagah.
Pada umumnya, Balaghah adalah ilmu yang memusatkan pada metode yang paling
bisa dalam menangani kata-kata yang indah (Halil et al., 2024). Namun, tetap menjaga
kejernihan kalimat-kalimat berbahasa Arab dengan memperhatikan keadaan dan
kondisi yang sedang berlangsung dimana pemaparan itu terjadi (Siompu, 2019).
Dalam perkembangan ilmu balaghah tentunya banyak tokoh-tokoh yang
berpengaruh di dalamnya. Salah satu tokoh balaghah yang terkenal adalah Abdul
Qohir Al Jurjani karena pada masanya ilmu balaghah mengalami masa puncak
kematangannya dengan gagasan-gagasannya, terutama dalam bukunya, Asrarul
Balaghah dan Dalail ‘ijaz (Imelda Fedian et al., 2025).

Abd Al-Qahir Al-Jurjani mempunyai nama lengkap Abu Bakar Abd Al-Qahir bin
Abd Al Rahman bin Muhammad. Adapun Al-Jurjani merupakan kota kelahirannya
yang terletak diantara kota Thibrastan dan Khurasan (Ariza et al., 2025). Adapun
tahun kelahirannya dalam bebeerapa kitab tidak tercantumkan, hanya tahun
wafatnya yakni (471 H/1079 M). Imam dan Syekh al-Balaghah dengan mempunyai
dua karya monumental dalam ilmu Balaghah, yakni Asror balaghah dan Dalail al-I'jaz,
menurut Syauqi Dhaif dalam bukunya Al Balgahah Tathawwur wa Tarikh
bahwasanya Abd al-Qahir al-Jurjani telah berhasil merumuskan teori dan kedua
ilmunya yakni ilmu bayan dan ilmu ma’ani (Noraffendie & Nasir, 2025). Teori ilmu
ma’ani dikodifikasikan dalam kitab Dalail al-I’jaz dan teori ilmu bayan dikodifikasikan
dalam Asrar Al-Balghah. Adapun kandungan Asrar Al-Balaghah mencakup majaz,
yang terbagi menjadi Metafora (isti’arah), Seni Perbandingan (tasybih), Parabel (matsal),
persamaan (tansil) (Thabrani, 2018).

Penelitian Noy (2019) menunjukkan bahwa ‘Abd al-Qahir al-Jurjani merupakan
tokoh sentral dalam pengembangan teori majaz dalam ilmu balaghah klasik. Halil et
al. (2024) kajian menegaskan bahwa melalui karya Asrar al-Balaghah, al-Jurjant
memandang majaz bukan sekadar penyimpangan makna leksikal, melainkan sebagai
mekanisme retoris yang berfungsi memperdalam makna dan memperkuat efek estetis
bahasa. Fikri alhamdi et al. (2025) menyoroti bahwa konsep majaz al-Jurjani erat
kaitannya dengan teori nazhm (struktur kebahasaan), di mana keindahan dan



Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 41

kekuatan makna tidak terletak pada kata secara terpisah, tetapi pada relasi antarkata
dalam konteks kalimat. Temuan ini menegaskan bahwa majaz dalam perspektif al-
Jurjani bersifat sistemik dan fungsional, bukan hanya ornamen bahasa.

Penelitian seperti Suryaningsih & Hendrawanto (2018)yang relevan berfokus
pada analisis majaz dalam teks-teks sastra Arab klasik dan keagamaan, Hasil
penelitian menunjukkan bahwa majaz, baik dalam bentuk isti‘drah, tasybih, maupun
majaz mursal, banyak digunakan untuk mengekspresikan makna spiritual, emosional,
dan ideologis secara lebih mendalam. Ghozali (2022) menemukan bahwa penggunaan
majaz dalam teks religius berfungsi untuk membangun suasana sakral,
menumbuhkan rasa cinta dan penghormatan, serta mempermudah internalisasi pesan
keagamaan oleh pembaca atau pendengar. Hal ini menunjukkan bahwa majaz
memiliki peran strategis dalam komunikasi keagamaan dan sastra sufistik.

Sebagian besar penelitian sebelumnya masih terbatas pada identifikasi jenis majaz
secara umum, tanpa mengaitkannya secara mendalam dengan kerangka teoretis al-
Jurjani dalam Asrar al-Balaghah. Oleh karena itu, penelitian bertujuan untuk mengisi
celah tersebut dengan menganalisis majaz dalam Maulid Simtud Durar berdasarkan
perspektif ‘Abd al-Qahir al-Jurjani, sehingga diharapkan dapat memberikan kontribusi
teoretis bagi kajian balaghah serta kontribusi praktis dalam pemahaman sastra religius
Arab.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan Systematic
Literature Review (SLR) yang dipadukan dengan studi Pustaka (Azwar, 2023).
Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif dan
mendalam mengenai konsep majaz dalam kitab Asrar al-Balaghah perspektif ‘Abd al-
Qahir al-Jurjani serta penerapannya dalam teks Maulid Simtud Durar. Sumber data
penelitian terdiri atas literatur primer dan sekunder, dengan total 15 artikel jurnal
ilmiah dan buku akademik dan sejarah yang relevan dan terindeks (nasional maupun
internasional). Proses penelusuran literatur dilakukan melalui basis data ilmiah
seperti Google Scholar,dan portal jurnal bereputasi dengan kata kunci yang berkaitan
dengan majaz, balaghah, dan pemikiran al-Jurjani.

Instrumen penelitian dalam studi ini adalah lembar analisis dokumen dan tabel
klasifikasi data, yang digunakan untuk mengidentifikasi, mengelompokkan, dan
menafsirkan bentuk-bentuk majaz dalam teks Maulid Simtud Durar berdasarkan
kerangka teoretis al-Jurjani. Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan,
yaitu reduksi data dengan menyeleksi data yang relevan, penyajian data dalam bentuk
kategorisasi jenis majaz, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi secara deskriptif-
analitis. Analisis dilakukan dengan menautkan temuan teks terhadap konsep majaz
dalam Asrar al-Balaghah, sehingga menghasilkan pemaknaan yang sistematis,
argumentatif, dan sesuai dengan prinsip balaghah klasik.



42 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Majaz Abdul Qohir Al-Jurjani

Konsep majaz yang dipakai dalam kajian bahasa Arab modern telah digunakan
oleh para sarjana klasik sebagai lawan dari istilah haqiqah. Beberapa sarjana
kontemporer telah menetapkan bahwa secara historis, setidaknya ada tiga tiga group
atau kelompok berbeda yang memposisikan lafal majaz sebagai lawan dari haqgiqah,
Al-Jahiz (w. 2556H/868 H) adalah sarjana pertama yang memahami majaz secara
substansial, sebagai lawan dari haqiqah atau veritataif, meskipun jika dibandingkan
dengan penerusnya seperti al-Qadi Abd al-Jabbar (w. 400/417) atau Abd al-Qahir Al-
Jurjani (w. 471/1078), bahasan al-jahiz belum begitu sistematis. Tiga kelompok yang
di maksud adalah : pertama, Mu’tazilah, yang secara dogmatis ajarannya banyak
bersinggungan dengan majaz. kedua, Zahiriyah, kelompok yang menolak keberadaan
majaz baik dalam bahasa secara keseluruhan maupun dalam al-Qur’an, dan sebagai
konsekuensinya juga menolak ta'wil. ketiga, Asy’ariyah, kelompok yang menagkui
adanya majaz dalam kondisi tertentu dan dibawah persyaratan-persyaratan yang
ketat. Terlebih majaz juga dilambangkan lebih lanjut oleh Abd al-Qahir al-Jurjani
(w.471/1078) yakni melalui penalaran dua konsep yang diambil maj mendefinisikan
majaz versus haqiqah (Hilmi, 2016).

Demikian pula, disamping pula, al-Jurjani juga membedakan antara keduanya.
Menurutnya, kata itu veritatif (hagiqah) ketika kata tersebut mengacu kepada makna
asal atau makna dasar yang dimiliki kata tersbut, tanpa mengundang kemungkinan
untuk memiliki konotasi makna-makna lainnya. Secara linguistik, kata majaz menurut
al-Jurjani, merupakan bentuk nominal dari kata kerja jaza al-syai’a yajuzuhu (sesuatu
yang melampaui). Definisi al-Jurjani terhadap majaz adalah: “ ketika seseorang
mengalihkan makna dasar yang memiliki kosa kata terhadap makna lainnya karena
satu dan lain hal, maka seseorang tersebut menyebutnya dengan majaz, dimana orang
tersebut dengan kata lain juga bisa menyatakan bahwa ia bermaksud melebarkan
spectrum makna yang dimiliki oleh kosa kata tersebut. Apa yang dimaksud oleh al-
Jurjani mengeni majaz, secara prinsip, merupakan peralihan makna dati yang leksikal
menuju yang literer, atau dari yang denotatif menuju yang konotatif. Contoh-contoh
dari majaz seperti ini adalah kata yadd untuk “perbuatan”, “kekuasaan” dan kata asad
umtuk orang yang pemberani, dan lain sebagainya. Definisi yang dikemukakan al-
Jurjani secara implict menunjukan jenis maj yang disebut dengan majaz fi al-mufrad,
yakni majaz yang pertama, dalam kosa kata sekaligus menunjukan jenis majaz yang
kedua yakni majaz dalam jumlah, atau kalimat. Pembagian al-Jurjani tentang majaz
dalam dua bentuk tadi dilandasi pertimbangan bahwa seseorang bisa membuat atau
merangkai majaz baik dalam kosa kata maupun dalam kalimat penggunaan keduanya
bergantung pada konteksnya. Sebuah kosa kata saja tidak bisa dianggap atau dinilai
sebagai majaz tanpa melibatkan perhatian pada konteks dari seluruh kalimat yang
mempergunakan kosa kata tersebut. Argumen ini selaras dengan tesis al-Jurjani yang



Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 43

menyatakan bahwa derajat dan ukuran sebuah ungkapan tidak bisa dilihat atau
dilacak dalam kosa kata-kosa kata lainnya dalam kalimat dan struktur tertentu, yang
pada gilirannya membentuk kesatuan makna. Tanpa adanya kesinambungan dan
keselarasan dengan kosa kata lainnya, makna yang dikehendaki oleh sipenutur tidak
dapat ditangkap. Model yang kedua diistilahkan oleh al-Jurjani dengan majaz dalam
kalimat (majaz fi al jumlah). Kemudian didefinisikan dalam kutipan praghraf berikut :

“Ketika kamu ingin berhasil menilai sebuah kalimat, apakah kalimat tersebut majazi
atau veritatif, maka anda harus melihat dengan betul dua aspek. Pertama, anda harus
kaji, apakah ketetapan makna pada kalimat tersebut sudah tepat dan sesuai, ataukah
masth ada penghilangan elemen-elemen kalimat tertentu. Sedangkan kedua, anda juga
harus mengkaji apakah pemaknaan yang ada dalam kalimat tersebut, secara mendetail,
telah usai dengan makna dasar dari tiap-tiap kata yang diperqunakan dalam kalimat,
ataukah ada kemungkinan peralihan makna, misalnya kata “hidup” dalam konteks

kalimat “Tuhan telah memberi Zaid hidup”, atau “rambut yang memutih” dalam
Tuhan memutihkan rambut saya”.

Kutipan diatas menunjukan adanya dua kemungkinan cara untuk menili serta
menentukan apakah sebuah kalimat itu majaz atau veritatif. Cara tersebut adalah
dengan melihat pada ketetapan klimat tersebut (fi al-itsbat), yakni kalimat tersebut
membicarakan tentang dirinya yang sebenarnya atau mengacu pada makna leksikal
dan kedua dari makna yang diarahkan oleh klaimat tersebut. Contoh yang bisa
dikemukakan adalah kata kata “hidup” dalam kalimat “Tuhan menghidupkan zaid” atau
frasa “putihnya rambut” dalam kalimat “Tuhan telah memutihkan rambut kepala saya”
sebagai kalimat yang bernuansa makna veritatif dan bukan majaz. Dari uraian ini
tampak bahwa al-Jurjani memberikan uraian yang jelas mengenai definisi konsep
majaz secara lebih sistematis, dan berbeda jauh dengan apa yang telah diuraikan oleh
para sarjana pendahulunya seperti Abu ‘Ubaidah al-Farra, al-Jahiz, Ibn Qutaibah, dan
sebagainya. Perbedaan selanjutnya terletak pada sistematisasi konsep majaz ala al-
Jurjani yang membagi lagi model majaz menjadi dua, yakni majaz dalam pemahaman
(majaz fi al-Agl) dan majaz dalam bahasa (majaz fi al-lughah). Pertama, menurut
pandangan al-jurjani, adalah majaz penetapan (majiz fi al-itsbat), yang kedua majaz
yang ditetapkan (majaz al-mustbat). Demikian pula, masih terdapat model atau jenis
yang ketiga, yakni majaz dalam bahasa z dalam makna majaz dalam penetapan dan
yang ditetapkan secara bersamaan (fi al-Istbat wa al-Mustbat jami’an). Ketiga model dan
jenis majaz tersebut merupakan varian yang berfungsi sebagai hiasan bertutur atau
gaya bahasa. untuk itulah al-Jurjani kemudian, dalam beberapa bagian dan karya-
karyanya, membahas bentuk-bentuk majaz yang lain seperti isti’arah, tasybih, dan
lainnya secara intensif.



44 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

Definisi al-Jurjani tentang majaz pertama adalah: “majaz dalam penetapan (fi al-
itsbat) yang merupakan model pertama adalah setiap kalimat yang karena
pertimbangan tertentu yang dapat diterima secara akal, maknanya menjadi berubah,
tidak seperti yang lazimnya biasa diartikan. Contoh yang dikemukakan al-Jurjani
adalah bait-bait sya’ir yaitu:

“Hari perpisahan telah membuat rambut saya memutih, dan menyebabkan jiwaku
nyaris tak berdaya.” “Terbitnya siang hari dan terbenamnya malam, membuat kaum
muda berambut putih dan usiapun berkurang.”

a. Metapora (Isti’arah)
Abdul Qahir al-Jurjani (w. 471/1079) telah memberikan penjelasan
konfrehensif dan menyeluruh terhadap konsep isti’arah. Menurutnya, isti’arah
merupakan peralihan makna dari kata ataupun suku kata yang dalam
penggunaan bahasa keseharian, memiliki makna dasar atau makna asli,
kemudian, karena dan lain hal, baik oleh para sastrawan maupun kalangan
kebanyakan menjadi beralih kemakna lainnya yang terkadang melampaui
batas-batas leksikalnya. Menurut al-Jurjani, metafor atau isti‘arah seperti ini
merupakan salah satu seni perbandingan, yakni salah satu bentuk khusus dari
tamtsil, yang masing-masing bisa dipersandingkan untuk menghasilkan makna
baru. Uraian al-Jurjani sejatinya mudah untuk dipahami, oleh karena itu
metafor (isti’drah) dalam kata kerja bisa membedakan dirinya menjadi metafor
yang ada dalam kata benda, makna al-Jurjani memberikan beberapa contoh
dari kasus bahasa keseharian sebagai penopang dari tesis dan argumentasi
yang dibangunnya. Dalam kasus isti’drah yang ada dalam kata benda, al-Jurjani
menyebut “singa” untuk makna metafosis bagi seorang pemberani “laut” untuk
makna metafosis orang yang amat dermawan, serta bulan purnama ataupun
matahari bagi seseorang yang berwajah cerah. Dalam kasus diatas, seseorang
meminjam “singa” untuk seorang, dan pada saat yang sama juga, peminjaman
tersebut yang dimaksud adalah intensifikasi serta penekanan makna. Al-Jurjani
menjelaskan lebih lanjut beberapa aspek metafor (isti‘drah). Menurutnya
metafor senantiasa mengandung unsur perbandingan, meski seni dari isti’drah
tersebut mesti selalu berbeda beda. Seseorang “meminjam” sesuatu, sebagai
misal, yang lebih indah untuk sesuatu yang lebih lugas. Untuk kasus seperti ini
dapat dijadikan, sebagai contoh, kata “terbang” untuk sesuatu yang tidak
memliki sayap, atau sesuatu yang sama sekali tdiak bisa terbang, hanya saja
sesuatu tersebut bisa berlari amat kencang seolah terbang. Demikian pula
“jatuh dari langit” untuk larinya kuda dari atas sampai ke bawah, serta
“berenang”, untuk sesuatu yang amat cepat bergerak ataupun berjalan dalam
air. Dengan demikian, kata “terbang”, “jatuh”, “berenang” dan “lari”, termaksud
dalam satu jenis aktifitas, yakni bergerak, yang kemudian bisa dijadikan



Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 45

sebagai makna metafosis apabila diterapkan kepada subyek yang, secara
denotative, tidak bisa melakukannya. Dengan penggunaan seperti itu, maka
makna metafosis menjadi lebih indah ketimbang makna asli dari ungkapan
atau kalimat tersebut. Isti’arah mempunyai beberapa unsur, yaitu:

a) Musyabbah (sesuatu yang hendak diserupakan atau makna hakiki)

b) Musyabbah bih (sesuatu yang diserupakan atau makna majazi)

c) Qorinah (kata yang menghalangi pemberian makna hakiki).

. Seni Perbandingan (Tasybih)

Sebagai kritikus sastra, al-Jurjani meneliti serta menguraikan secara mendetail
konsep tasybih tersebut. Serta menyatakan bahwa tasybih merupakan aspek
amat penting dari majaz. Paparan serta uraiannya mengenai tasybih ini,
dibandingkan para kritikus sebelumnya, bisa dikatakan paling mendetail dan
konprehensif. Alasan untuk mengatakan demikian karena al Jurajani tidak
hanya mengemukakan bagaimana tasybih bisa dibentuk serta apa saja elemen-
elemen penopangnya, akan tetapi menguraikan bagaimana posisi tasybih
tersebut dalam kaitannya sebagai salah satu aspek teori nazhm (teori kontruksi)
yang ia bangun. Pertama-tama al-Jurjani membedakan bentuk-bentuk yang
mungkin dalam kreasi tasybih hal seperti ini juga pernah dilakukan al-Rummani
maupun al-Mubarrad. Perbandingan (tasybih) tersebut, menurut al-Jurjani,
dapat berupa sesuatu yang riil dan jelas yang masih butuh interpretasi. Yang
pertama termsuk tasybih yang berdasarkan pada persamaan dua hal yang
sifatnya fisik atau materi, termasuk didalamnya warna, termasuk dengan
perbandingan warna pipi dengan bunga, rambut legam dengan malam, atau
wajah ceria dengan siang hari. Sedangkan tasybih model kedua adalah seperti
kalimat “argumen ini sangat jelas seperti matahari (hadzihi hujjatun ka alsyamsi
fi al-Zhuhri), dimana subjek kalimat tersebut, yakni “argumen ini” merupakan
seuatu yang diperbandingkan, sedangkan kata “matahari” merupakan yang
dibandingi dan “jelas” merupakan momen perbandingan, sedang perangkat
perbandingannya adalah huruf “ka”. Kalimat seperti ini bisa dipahami tasybth
selagi kata “matahari” tersebut berada pada posisi yang berhubungan dengan
kata “jelas”. Setiap elemen memiliki kekhususan yang dapat digunakan oleh
seseorang untuk menyusun tasybih. Al-Musyabbah bih atau obyek
perbandingan, menurut al-Jurjani, bisa tiga kemungkinan. Pertama, obyek
perbandingan dituliskan atau ditegaskan dengan kata ganti relatif yang
definitive. Model pertama ini seperti tertera dalam surat Al-Baqarah ayat 17:

“Perumpamaan mereka seperti yang menyalakan api, maka setelah api itu
mengelilinginya, Allah hilangkan cahaya yang menyinari mereka, dan membiarkan
mereka dalam kegelapan sehingga tidak dapat melihat”. (Surat Al-Bagarah ayat
17).



46 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

Kedua, objek perbandingan merupakan kata benda yang tidak tentu
(indeterminate). Namun kalimat selanjutnya merupakan kalimat atributif. Sabda
dan nasihat Rasulullah dalam hal ini sangat sesuai, yakni: “Manusia itu ibarat
seratus unta yang tidak perlu kau temukan penunggang yang
memerlukannya”. Ketiga, obyek tasybih merupakan kata benda tertentu,
namun bukan merupakan kata ganti relatif tertetu, dan kalimat berikutnya

merupakan klimat baru. Contoh untuk kalimat model ini adalah dalam Q.S.
29:41:

“Perumpamaan orang-orang yang mengambil pelindung selain Allah adalah
seperti laba-laba yang membuat rumah”. (Q.S. 29:41)

c. Parabel (Matsal) dan Perumpamaan (Tamtsil)

Al-Jurjani menyebut beberapa fungsi tamtsil yang tidak hanya disebutkan
dalam satu tempat, melainkan ditekankannya dalam banyak kesempatan.
Perincian fungsi tamtsil tersebut bergantung kepada jenis ungkapan ataupun
kalimat. Apabila kalimat ataupun ungkapan tersebut bernada pujian, maka
pujian tersebut menjadi semakin mengesankan dan mempesona. Apabila ia
merupakan teguran, maka teguran tersebut menjadi semakin tajam, tegas dan
memiliki daya tekan yang amat efektif, serta amat tajam dan mengena. Apabila
ia merupakan argumentasi, maka kalimat tersebut menjadi semakin terang dan
jelas, serta mampu mengungguli argumentasi dari lawan bicara. Apabila
kalimat tersebut merupakan khutbah, ia akan menjadi semakin efektif, tepat
sasaran, mudah dicerna, dan enak didengar. Salah satu contoh yang amat
menonjol adalah sabda Rasulullah; “siapa yang mengajarkan kebaikan dan tidak
melakukannya, ia ibarat lilin menyinari sekitarnya, namun dirinya sendiri habis
terbakar”. Pengaruh tamtsil, meurut al-Jurjani, juga memiliki sebab. Salah satu
pertimbangan adalah keadaan jiwa manusia itu sendiri, dimana cara paling
mudah untuk menyampaikan sesuatu kepada orang lain adalah dengan bahasa
lugas dan sederhana; namun ketika hal yang akan disampaikan tersebut adalah
sesuatu yang berada diluar kebiasaan, maka, biasanya, sipenutur akan
mengomunikasikannya dengan kalimat-kalimat sindiran dan tamtsil yang
halus. Salah satu bagian dari diskusi al-Jurjani adalah berkenaan dengan pola
pembentukan matsal. ia berpendapat bahwa matsal yang diberlakukan
tidaklah dibentuk berdasarkan pada sebuah kalimat, melainkan dari beberapa
kalimat. Contoh dari model matsal seperti ini adalah Q.S. 10:24 seperti yang
kami kutip diatas tadi. Uraian al-Jurjani tentang majiz yang ditetapkan (al-majiz
fi al-mustbath) sebagai model majaz kedua memuat beberapa contoh, baik dalam
sastra Arab pada umumnya maupun dalam ayat-ayat al-Qur’an. Salah satu
contoh dalam ayat adalah surat Al-An’am ayat 122 :



Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 47

“Apakah orang yang sudah mati kemudian kami hidupkan dan kami berikan
kepadanya cahaya yang terang dengan cahaya itu dia dapat berjalan ditengah-
tengah masyarakat manusia”. (Surat Al-An’am ayat 122).

Dalam konteks ayat ini, menurut al-Jurjani, tanah dan permukaan bumi,
tumbuh-tumbuhan serta buah-buahan, sayuran serta pepohonan lainnya,
masuk dalam petunjuk kata “hidup”. Bentuk majaz yang ketiga adalah majaz
dalam penetapan dan yang ditetapkan secara bersamaan (majaz fi al-istbah wa
al-mustbath jami’an). Dengan tidak memberikan definsi mendetail tentang jenis
ini, al-Jurjani memberikan contoh langsung. Kalimat yang dijadikan contoh
oleh al Jurjani adalah: ahyatni ru'yatuka (kehadiranmu memberikanku
kehidupan), frasa ahyatni yang secara lesikal, bermakna “ia telah
menghidupkanku” dalam konteks kalimat ahyatni ru’yatuka berarti “telah
menggembirkanku” makna seperti ini kemudian dipinjamkan kepada frasa
“memberiku hidup” untuk memperindah ucapan tersebut. Contoh yang senada
adalah peribahasa “Dinar dan Dirham telah merusakkan umat manusia (akhlaga
an-nasa al-dinaru wal-dirhamu). Dalam hal ini, makna “melalaikan” diamajazkan
menjadi “merusak”, yang kemudian ditetapkan sebagai kata kerja dari subyek
“emas dan perak” (tsumma ustbita al-halaku fi'lan li al-dinari wa al-dirhami).
Dengan demikian, jelaslah bahwa ulasan dan analisis al-Jurjani mengenai
kosnep majaz merupakan pengembangan, perluasan serta pensistematisasian
dari uraian para ahli pendahulunya.

2. Maulid Simthud Duror

Maulid Simtuddurar (.4 4ew) adalah salah satu penggambaran Mulid Nabi dalam
bentuk karya satra yang disusun oleh Al-Habib “Ali bin Muhammad bin Husein Al-
Habsyi. Maulid ini juga sering disebut sebagai Maulid Habsyi karena nama
penciptanya adalah Habib “Ali Al-Habsyi. Nama asli Maulid ini adalah “Simtuddurar
fi akhbar Maulid khairil Basyar min akhlaqi wa aushafi wa siyar” yang kemudian ternyata
juga disebut Maulid Simtuddurar. Maulid Simthud Durar merupakan buku maulid
yang sama seperti buku maulid yang lain. Isi dari maulid ini sama dengan maulid lain
yaitu berisi mengenai ayat-ayat al-quran dan pujian-pujian terhadap Nabi
Muhammad SAW.

Simtuddurar (.4 £aw) memiliki unsur keindahan yang terletak hampir disetiap
kalimat, baik dari lafadznya, maknanya maupun bahasanya. Juga karena banyak
Masyarakat yang membaca maulid tersebut baik kalangan santri ataupun tidak masih
banyak dari mereka yang tidak tahu dan tidak paham dengan makna dan maksud
dari kalimat yang ada di maulid tersebut. Dari sinilah muncul ketertarikan penulis
untuk meneliti Maulid Simthud Durar ini. Maulid Simthud Durar karya Al-Habib ‘Ali
bin Muhammad bin Husein Al-Habsyi dijadikan sebagai objek penelitian secara utuh
untuk mengetahui Tasybih dan Majaz yang terkandung didalamnya.



48 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

3. Nilai-Nilai Tasybih dan Majaz dalam Maulid Simthud Durar
Maulid Simuthud Durar Karya Al-Habib ‘Ali bin Muhammad bin Husein Al-
Habsyi terdiri dari 13 fashal, 2 sholawat dan penutup atau do’a. Namun, guna

memudahkan pembahasan ini, penulis membagi syair-syair tersebut sesuai dengan

bait pada sholawat dan fashlnya, yaitu fashl 1 sampai fashl 13, kemudia do’a. Bait-bait

tersebut akan dikupas berdasarkan sub-sub pembahasan meliputi: Syair Maulid

Simthud Durar, Terjemah, makna syair, serta penjelasan ilmu bayan. Adapun hasil

analisis penelitian yang dilakukan seperti pada Tabel 1,2 dan 3.

Tabel 1. Hasil analisis Maulid Simuthud Durar

Penjelasan Jenis Bait No
Pada kata <83 memiliki makna Isti’arah S35 @Y A
hakiki yang diserupakan dengan Tashrihiyyah (Selama cahaya bintang
nabi Muhammad SAW. Dapat bersinar di ufuk)
kita lihat bahwa kata <38
musyabbah bih (unsur yang
disamakan) dan dibuang 1
musyabbahnya.
Kata 3% merupakan musyabbah bih Isti'arah G Gle 3 kYL
(unsur yang disamakan) dengan Tashrihiyyah | (Selama bulan purnama
Nabi Muhammad saw. dan di bersinar dan kegelapan
dalam syair tidak disebutkan hilang)
musyabbahnya (unsur yang
diserupai). Atau Isti’arah yang
dibuang musyabbahnya 2
kata gy memiliki dua makna. Majaz Isti’arah Al yailly pai g
Makna pertama adalah makna Makniyyah (Selama angin pertolongan
hakiki yang artinya selayaknya menghembuskan
angin memang menghembuskan pertolongan) 3

udara. Yang memberikan
pertolongan adalah Allah swt.




Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 49

Penjelasan Jenis Bait No
Dimana mengungkapkan unta Tasybih Tamtsil | G Oy (uiad) & jiala
yang berjalan di padang sahara (Selama unta masih
dengan tasybih tamtsil berjalan di padang 4
sahara)
Kata J#h yang artinya burung. Majaz Isti’arah Cokld 8 () ki
Yang Namanya burung itu Ashliyyah (Selama burung
berkicau bukannya berdendang keberkahan berdendang
dan bernyanyi yang ditunjukkan dan bernyanyi)
sebagai alaqah atau sebagai
musyabbah (unsur kesamaan).
Yang disebutkan di sini burung
itu berdendang dan bernyanyi,
sedangkan yang bernyanyi dan
berdendang biasanya manusia. 5
Tabel 2. Hasil analisis Maulid Simuthud Durar
Penjelasan Jenis Bait No
Tasybih
Kata ,% yang diserupakan Muakkad G ¢kl b3 iy
(musyabbah bih) dengan Nabi (Bulan purnama termulia
Muhammad saw. dan tidak yang bersinar di alam) 1
disebutkan adat tasybihnya yang
ditujukan sebagai alat penyerupa
dengan yang diserupakan.
Terdapat kata-kata yang relevan | Majaz Isti‘arah g ) ek g1 a4l
dengan musyabbah bih, yang Murasysyahah | (Penyeru terbaik yang
menjadi isti’arah. mengajak kepada
Lafadz ¢13 ¢ )81 penyeru (terbaik) kebenaran) )

bermakna pendakwah terbaik
(Nabi Muhammad saw). Dan
masing-masing isti’arah memiliki
qarinah, dan lafadz tersebut




50 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

Penjelasan Jenis Bait No
adalah 3 J) (kepada kebaikan)
menjadi qarinah dari lafadz 2 X
gh
Majaz Mursal (il glakia ¢ il A
Nabi Muhammad saw. (Manusia yang paling
disebutkan sebagai manusia yang manis dan paling benar
paling manis dan paling benar tutur katanya)
tutur katanya. Maksud dari syair 3
itu adalah kalimat yang
alagahnya tidak tasybih (tidak
ada persamaan
) Majaz Mursal (35l Jad) (e dadl g
Terdapat lafadz 35 apa (yang (Dan himpunkanlah
tercerai-berai). Lafadz ini setiap yang tercerai
maksudnya adalah yang terpisah berai dari 4
dari golongannya, penggunaan kumpulannya)
lafadz tersebut adalah majaz.
Majaz Aqli (it 0% 580 G bl
Dapat kita lihat bahwa maknanya (Bukalah segala
memiliki makna hakiki. Hanya kebaikan yang terkunci)
saja penyandarannya bukan
kepada makna aslinya akan 5
tetapi kepada suatu perbuatan
kepada maf'ulnya akan tetapi
yang disebutkan adalah fi'il.
Majaz Mursal
ang I'tibaar hoa L Ee g o

. : ymcfz kaana G5 ) diay 043
lafadz =2 (dengan tali) (mempertimba (Dan yang berpegang
merupakan makna hakiki yaitu nekan apa dengan tali Nabi)
tali. Akan tetapi yang ygng telgh
dimaksudkan di dalam syair berlalu) 6

adalah segala sesuatu yang dapat
menghubungkan kepada Nabi
Muhammad saw. J3; dalam syair
ini adalah majaz.




Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 51

Tabel 3. Hasil analisis Maulid Simuthud Durar

Penjelasan Jenis Bait No.
kata &3wiall (terbentang luas) yaitu | Majaz Mursal 428 2525 (B o gl 1
makna hakiki. Tetapi makna adlaly
tersebut tidak menghendaki apa (Terbentang luas
yang dimaksudkan di dalam syair. kedermawanan dan
Biasanya kata lhswall maknanya kemurahan-Nya)
digunakan untuk menggambarkan
sawah, laut, langit, bumi, dan
sebagainya. Akan tetapi di dalam
syair di atas terbentang luas
ditujukan untuk menggambarkan
kedermawanan dan kemurahan
Allah swt yang luas yang Allah swt
berikan kepada makhlukNya.
berarti kata h3iall bukan makna
aslinya melaikan ungkapan majaz
Kata &w)y untuk menggambarkan | Majaz Isti’arah Lial) (aild (e 2] iy
kemurahan dan pemberian Allah | Thabiyyah (Dihamparkan bagi
SWT kepada hambanya. Kata &3 mereka limpahan 5
memiliki makna yang hakiki dan karunia-Nya)
sebagai makna majazi yang
termasuk kedalam fi"il.
kata &34 memiliki arti maka | Majaz Mursal | allse b adsd 0 eoiiié [ 3
tersebarlah, akan tetapi makna Cugandl 3 B
yang  sesungguhnya  adalah (Maka tersebarlah
terpancarlah. Maka bisa kita pancaran kemuliannya,
pahami bahwa makna dari kata di alam nyata ataupun
& & merupakan makna majazi. tersemburnyi)
kata &:3ka% memiliki makna hakiki | Majaz Mursal | 43330 GUS) baga sy Coolat | 4
yaitu mengharumi. Akan, tetapi | almahaaliyyah (Kehadirannya
maksud dari mengharumi disini mengharumi segenap
adalah membawa keindahan, penjuru)

ketenangan, dan kedamaian. Jadi
kata <% dalam ungkapan syair
ini adalah majaz. Dan disebutkan
di atas bahwa 2340 Gl yang

makananya  adalah  segenap
penjuru. Akan tetapi yang
dimaksudkan segenap penjuru

disini adalah seluruh alam semesta
ini.




52 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram, Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53

Pada bait ini menunjukkan dimana | Majaz Aqli ok all gl AJA @ik 5

sulaman digambarkan mampu pa S

menghiasi pribadi Nabi (Menghiasinya dengan

Muhammad SAW sulaman indah penuh
keagungan)

D. SIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan hasil analisis terhadap kandungan majaz dalam perspektif ‘Abd al-
Qahir al-Jurjani dalam Asrar al-Balaghah serta penerapannya dalam Maulid Simtud
Durar, dapat disimpulkan bahwa konsep majaz dan tasybih merupakan unsur
fundamental dalam membangun keindahan dan kedalaman makna teks sastra Arab,
khususnya dalam karya religius. Majaz dalam pandangan al-Jurjani tidak hanya
berfungsi sebagai ornamen retoris, tetapi sebagai perangkat maknawi yang
membentuk kekuatan ekspresi dan efektivitas penyampaian pesan. Dalam Maulid
Simtud Durar, penggunaan tasybih dan majaz terbukti memperkaya nilai estetika
sekaligus memperdalam dimensi spiritual dan emosional teks. Selain itu, nilai-nilai
tersebut memiliki relevansi pedagogis, terutama sebagai contoh konkret dalam
pembelajaran Ilmu Bayan, memperluas khazanah keilmuan bahasa Arab, membantu
pemahaman makna bait-bait maulid secara lebih mendalam, serta memberikan model
ekspresi bahasa yang indah dan komunikatif dalam mengungkapkan ide maupun
perasaan.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian ini dengan
pendekatan yang lebih luas dan komparatif, misalnya dengan membandingkan
penggunaan majaz dalam Maulid Simtud Durar dengan karya maulid lainnya atau
dengan teks sastra Arab klasik yang berbeda.

REFRENSI

Ariza, F. N., Prasetyo, M. H., Dermawan, E., Lubis, M., Siagian, A. T. A., Ramadhan, M. F., &
Ardiansyah, H. (2025). Ilmu Balaghah Al-Quran, Pengertian Fashahatul Mufrad
(Tanafuri Al-Huruf, Gharabah, Mukhalafatul Qiyas). Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan
Agama Islam. 2(2), 342-351. https:/ /doi.org/10.61132 /hikmah.v2i2.1097

Azwar, W. (2023). Pembentukan Karakter Moral Peserta Didik melalui Pendekatan Habituasi.
Seminar Nasional Paedagoria, Vol. 3, 50-58.

Fikri alhamdi, Hadi, S., & Firdaus, S. (2025). Menelaah Problematika Kajian Semantik Historis
Bahasa Arab di Era Modern. Bahtera: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra. 24(2), 161-169.
https:/ /doi.org/10.21009/bahtera.242.05

Ghozali, M. A. A. (2022). Majaz Sebagai Teori Interpretasi Al-Qur’an : Telaah Pemikiran Abdul
Qahir Al-Jurjani. Fucosis. 2, 21-22.

Halil, R., Putri Amalia, H., Aisiyah Siregar, S., Rahmadhani, R., Hidayati, W., Agustiar, A., &
SUSKA Riau, U. (2024). Jenis-Jenis Makna dalam Kajian Semantik Bahasa Arab. Jurnal
Pendidikan Tambusai. 8, 51435.

Hamidi, S. R., & Lillah, F. K. (2023). Sejarah dan perkembangan sastra Arab kawasan Asia
Barat (Arab Saudi, Bahrain, Irak dan Iran). AGASTYA: Jurnal Sejarah dan Pembelajarannya.
13, 163-82. https:/ /doi.org/10.25273 / ajsp.v13i2.16001

Hasan, 1., & Ferdinal, F. (2024). Al-Nahda dan Munculnya Aliran-Aliran pada Sastra Arab



Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror.... 53

Modern. Linguistika Kultura: Jurnal Linguistik Sastra Berdimensi Cultural Studies. 13(1), 1-9.
https:/ /doi.org/10.25077/jlk.13.1.1-9.2024

Hilmi, D. (2016). Analisis Kontrastif Majaz Bahasa Arab - Indonesia dan Implikasinya dalam
Pembelajaran. https:/ /repository.uin-malang.ac.id /2856 /

Imelda Fedian, Wahidatul Husna, & Nursumayyah Damanik. (2025). Sejarah Tokoh Baldghah
Terkemuka di Dunia Arab dan Islam. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam. 3(3), 34-
40. https:/ /doi.org/10.59059/ al-tarbiyah.v3i3.2481

Jurahman, Y. B. (2023). Karya Sastra Sebagai Sumber Sejarah. RINONT]JE: Jurnal Pendidikan dan
Penelitian Sejarah. 4(2), 107-121.

Noraffendie, M. N. A. A. M., & Nasir, M. S. (2025). Maugqif ‘Abd al-Qahir al-Jurjani min al-
Nazm al-Qur'ani. JILSA (Jurnal Ilmu Linguistik dan Sastra Arab). 8(2), 78-88.
https://doi.org/10.15642 /jilsa.2024.8.2.78-88

Noy, A. (2019). The Legacy of ‘Abd al-Qahir al-Jurjani in the Arabic East before al-Qazwini’s
Talkhis al-Miftah. Journal of Abbasid Studies. 5(1-2), 11-57.
https://doi.org/10.1163/22142371-12340036

Siompu, N. A. (2019). Relasi Makna Dalam Kajian Semantik Bahasa Arab. Konferensi Nasional
Bahasa Arab V. 5(5), 690-701.

Suryaningsih, I., & Hendrawanto, H. (2018). Ilmu Balaghah: Tasybih dalam Manuskrip “Syarh
Fi Bayan al-Majaz wa al-Tasybih wa al-Kinayah.” Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri
Humaniora. 4(1), 1-10. https:/ / doi.org/10.36722 / sh.v4i1.245

Syaifuji, A., & Irawan, B. (2021). Pergeseran Konteks Syair Arab pada Masa Jahiliyah Hingga
Masa Awal Islam. "A Jamiy: Jurnal Bahasa dan Sastra Arab. 10(1), 153-166.
https:/ /doi.org/10.31314/ajamiy.10.1.153-166.2021

Thabrani, A. (2018). Nadzam dalam I'jaz Al Quran Menurut Abdul Qahir Al Jurjani. Al Mi’yar:
Jurnal ~ Ilmiah  Pembelajaran  Bahasa Arab dan  Kebahasaaraban. 1 (1), 1-14.
https:/ /doi.org/10.35931/am.v1i1.80



