
  
 
 
 

   39 

Ulul Albab 
Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram 

e-ISSN 2621-7716 | p-ISSN 1410-2110 

Vol. 30 No. 1 January 2026, hal. 39-53 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

Majaz dalam Kitab Asror Balaghoh  Perspektif Abdul Qohir 
Al Jurjani (Analisis Majaz dalam Maulid Simthud Duror) 

 
Puziyana Widya Ningrat1, Ahmad Dardiri2, Raswan3, Achmad Fudhaili4 

1,2,3,4 Magister Pendidikan Bahasa Arab, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
1puziyanawidyaningrat140299@gmail.com, 2ahmaddardiri@uinjkt.ac.id, 3raswan@uinjkt.ac.id, 

4fudhaili@uinjkt.ac.id 

 
INFO ARTIKEL  ABSTRAK 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 01-12-2025 
Disetujui: 30-01-2026 
 

 

 Abstrak: Kajian majaz dalam tradisi balaghah klasik memiliki posisi penting 
dalam memahami keindahan dan kedalaman makna teks sastra Arab, khususnya 
karya religius. Namun, analisis majaz dalam Maulid Simṭud Durar berdasarkan 
perspektif ʿAbd al-Qāhir al-Jurjānī masih terbatas. Penelitian ini bertujuan 
menganalisis majaz dalam Maulid Simṭud Durar berdasarkan konsep dalam 
Asrār al-Balāghah guna memberikan kontribusi teoretis dan praktis. Penelitian 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan Systematic Literature 
Review (SLR) dan studi pustaka terhadap 15 literatur ilmiah yang relevan. 
Instrumen berupa lembar analisis dokumen dan tabel klasifikasi data, dengan 
teknik analisis reduksi, kategorisasi, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif-
analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa majaz dan tasybih dalam Maulid 
Simṭud Durar berfungsi sebagai perangkat maknawi dan estetis yang 
memperkuat dimensi spiritual teks serta relevan sebagai contoh pembelajaran 
Ilmu Bayan. Implikasinya, kajian ini memperkaya pengembangan balaghah dan 
pembelajaran sastra religius Arab. 
 

Kata Kunci: 
Majaz; 
Balaghah; 
Al-Jurjani; 
Asrar Balaghah; 
 

Keywords: 
Maja;  
Balaghah; 
Al-Jurjani;  
Asrar Balaghah 

 Abstract: The study of majaz in the classical balaghah tradition plays an important role 
in understanding the beauty and depth of meaning in Arabic literary texts, especially 
religious works. However, the analysis of majaz in Maulid Simṭud Durar based on the 
perspective of ʿAbd al-Qāhir al-Jurjānī is still limited. This study aims to analyse majaz 
in Maulid Simṭud Durar based on the concepts in Asrār al-Balāghah in order to provide 
theoretical and practical contributions. The research uses a qualitative method with a 
Systematic Literature Review (SLR) approach and a literature study of 15 relevant 
scientific literatures. The instruments are document analysis sheets and data classification 
tables, with reduction, categorisation, and descriptive-analytical conclusion drawing 
techniques. The results of the study indicate that majaz and tasybih in Maulid Simṭud 
Durar function as semantic and aesthetic devices that strengthen the spiritual dimension 
of the text and are relevant as examples for learning the science of Bayan. Implicitly, this 
study enriches the development of balaghah and the study of Arabic religious literature. 

 
This is an open access article under the CC–BY-SA license 

——————————   ◆   —————————— 

 

A. LATAR BELAKANG 

Karya sastra merupakan sebuah ungkapan dari pribadi seseorang yang berupa 

sebuah pemikiran, perasaan, ide, pengalaman, dan keyakinan dalam bentuk 

gambaran kehidupan yang diungkapkan kedalam bahasa yang kemudian dijadikan 

kedalam bentuk tulisan (Hamidi & Lillah, 2023). Karya sastra merupakan suatu 

bentuk seni bahasa sastra yang dapat dinikmati oleh pembaca dengan adanya 

keindahan dalam penulisan isinya (Hasan & Ferdinal, 2024). Karya sastra merupakan 

cara untuk mengungkapkan sebuah kehidupan yang nyata menjadi sebuah karya 

mailto:puziyanawidyaningrat140299@gmail.com
mailto:ahmaddardiri@uinjkt.ac.id
mailto:raswan@uinjkt.ac.id
mailto:fudhaili@uinjkt.ac.id


40 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

yang imajinatif yang indah untuk dinikmati oleh pembacanya. Sebuah karya sastra 

memiliki hubungan antara manusia dengan lingkungan sosial yang menjadikan 

inspirasi dalam penulisannya (Jurahman, 2023). 

Salah satu bentuk karya sastra yang melekat akan keindahan bentuk kalimatnya 

adalah syair. Syair adalah penggunaan gaya bahasa dalam penyusunannya. Dalam 

sejarah kesustraan Arab, syair digunakan untuk menggambarkan keadaan hidup 

Masyarakat dikala itu, dimana mereka sangat fanatik dengan kabilah atau suku 

mereka, sehingga syair-syair yang muncul tidak jauh dari pembanggaan kabilah 

masing-masing (Syaifuji & Irawan, 2021). Syair dan bentuk karya sastra lainnya 

termasuk kedalam kajian ilmu semantik. 

Salah satu kajian semantik dalam bahasa Arab yaitu Stalistika atau Ilmu Balagah. 

Pada umumnya, Balaghah adalah ilmu yang memusatkan pada metode yang paling 

bisa dalam menangani kata-kata yang indah (Halil et al., 2024). Namun, tetap menjaga 

kejernihan kalimat-kalimat berbahasa Arab dengan memperhatikan keadaan dan 

kondisi yang sedang berlangsung dimana pemaparan itu terjadi (Siompu, 2019). 

Dalam perkembangan ilmu balaghah tentunya banyak tokoh-tokoh yang 

berpengaruh di dalamnya. Salah satu tokoh balaghah yang terkenal adalah Abdul 

Qohir Al Jurjani  karena  pada  masanya  ilmu  balaghah  mengalami  masa  puncak 

kematangannya  dengan  gagasan-gagasannya,  terutama  dalam  bukunya, Asrarul 

Balaghah dan Dalail ‘ijaz (Imelda Fedian et al., 2025). 

Abd Al-Qahir Al-Jurjani mempunyai nama lengkap Abu Bakar Abd Al-Qahir bin 

Abd Al Rahman bin Muhammad. Adapun Al-Jurjani merupakan kota kelahirannya 

yang terletak diantara kota Thibrastan dan Khurasan (Ariza et al., 2025). Adapun 

tahun kelahirannya dalam bebeerapa kitab tidak tercantumkan, hanya tahun 

wafatnya yakni (471 H/1079 M). Imam dan Syekh al-Balaghah dengan mempunyai 

dua karya monumental dalam ilmu Balaghah, yakni Asror balaghah dan Dalail al-I’jaz, 

menurut Syauqi Dhaif dalam bukunya Al Balgahah Tathawwur wa Tarikh 

bahwasanya Abd al-Qahir al-Jurjani telah berhasil merumuskan teori dan kedua 

ilmunya yakni ilmu bayan dan ilmu ma’ani (Noraffendie & Nasir, 2025). Teori ilmu 

ma’ani dikodifikasikan dalam kitab Dalail al-I’jaz dan teori ilmu bayan dikodifikasikan 

dalam Asrar Al-Balghah. Adapun kandungan Asrar Al-Balaghah mencakup majâz, 

yang terbagi menjadi Metafora (isti’arah), Seni Perbandingan (tasybih), Parabel (matsal), 

persamaan (tansil) (Thabrani, 2018). 

Penelitian Noy (2019) menunjukkan bahwa ʿAbd al-Qāhir al-Jurjānī merupakan 

tokoh sentral dalam pengembangan teori majaz dalam ilmu balaghah klasik. Halil et 

al. (2024) kajian menegaskan bahwa melalui karya Asrār al-Balāghah, al-Jurjānī 

memandang majaz bukan sekadar penyimpangan makna leksikal, melainkan sebagai 

mekanisme retoris yang berfungsi memperdalam makna dan memperkuat efek estetis 

bahasa. Fikri alhamdi et al. (2025) menyoroti bahwa konsep majaz al-Jurjānī erat 

kaitannya dengan teori nazhm (struktur kebahasaan), di mana keindahan dan 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 41 

kekuatan makna tidak terletak pada kata secara terpisah, tetapi pada relasi antarkata 

dalam konteks kalimat. Temuan ini menegaskan bahwa majaz dalam perspektif al-

Jurjānī bersifat sistemik dan fungsional, bukan hanya ornamen bahasa. 

Penelitian seperti Suryaningsih & Hendrawanto (2018)yang relevan berfokus 

pada analisis majaz dalam teks-teks sastra Arab klasik dan keagamaan, Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa majaz, baik dalam bentuk isti‘ārah, tasybīh, maupun 

majaz mursal, banyak digunakan untuk mengekspresikan makna spiritual, emosional, 

dan ideologis secara lebih mendalam.  Ghozali (2022) menemukan bahwa penggunaan 

majaz dalam teks religius berfungsi untuk membangun suasana sakral, 

menumbuhkan rasa cinta dan penghormatan, serta mempermudah internalisasi pesan 

keagamaan oleh pembaca atau pendengar. Hal ini menunjukkan bahwa majaz 

memiliki peran strategis dalam komunikasi keagamaan dan sastra sufistik. 

Sebagian besar penelitian sebelumnya masih terbatas pada identifikasi jenis majaz 

secara umum, tanpa mengaitkannya secara mendalam dengan kerangka teoretis al-

Jurjānī dalam Asrār al-Balāghah. Oleh karena itu, penelitian bertujuan untuk mengisi 

celah tersebut dengan menganalisis majaz dalam Maulid Simṭud Durar berdasarkan 

perspektif ʿAbd al-Qāhir al-Jurjānī, sehingga diharapkan dapat memberikan kontribusi 

teoretis bagi kajian balaghah serta kontribusi praktis dalam pemahaman sastra religius 

Arab. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan Systematic 

Literature Review (SLR) yang dipadukan dengan studi Pustaka (Azwar, 2023). 

Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif dan 

mendalam mengenai konsep majaz dalam kitab Asrār al-Balāghah perspektif ʿAbd al-

Qāhir al-Jurjānī serta penerapannya dalam teks Maulid Simṭud Durar. Sumber data 

penelitian terdiri atas literatur primer dan sekunder, dengan total 15  artikel jurnal 

ilmiah dan buku akademik dan sejarah yang relevan dan terindeks (nasional maupun 

internasional). Proses penelusuran literatur dilakukan melalui basis data ilmiah 

seperti Google Scholar,dan portal jurnal bereputasi dengan kata kunci yang berkaitan 

dengan majaz, balaghah, dan pemikiran al-Jurjānī. 

Instrumen penelitian dalam studi ini adalah lembar analisis dokumen dan tabel 

klasifikasi data, yang digunakan untuk mengidentifikasi, mengelompokkan, dan 

menafsirkan bentuk-bentuk majaz dalam teks Maulid Simṭud Durar berdasarkan 

kerangka teoretis al-Jurjānī. Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan, 

yaitu reduksi data dengan menyeleksi data yang relevan, penyajian data dalam bentuk 

kategorisasi jenis majaz, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi secara deskriptif-

analitis. Analisis dilakukan dengan menautkan temuan teks terhadap konsep majaz 

dalam Asrār al-Balāghah, sehingga menghasilkan pemaknaan yang sistematis, 

argumentatif, dan sesuai dengan prinsip balaghah klasik. 



42 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Majâz Abdul Qohir Al-Jurjani 

Konsep majaz yang dipakai dalam kajian bahasa Arab modern telah digunakan 

oleh para sarjana klasik sebagai lawan dari istilah haqiqah. Beberapa sarjana 

kontemporer telah menetapkan bahwa secara historis, setidaknya ada tiga tiga group 

atau kelompok berbeda yang memposisikan lafal majaz sebagai lawan dari haqiqah, 

Al-Jahiz (w. 255H/868 H) adalah sarjana pertama yang memahami majaz secara 

substansial, sebagai lawan dari haqiqah atau veritataif, meskipun jika dibandingkan 

dengan penerusnya seperti al-Qadi Abd al-Jabbar (w. 400/417) atau Abd al-Qahir Al-

Jurjani (w. 471/1078), bahasan al-jahiz belum begitu sistematis. Tiga kelompok yang 

di maksud adalah : pertama, Mu’tazilah, yang secara dogmatis ajarannya banyak 

bersinggungan dengan majaz.  kedua, Zahiriyah, kelompok yang menolak keberadaan 

majaz baik dalam bahasa secara keseluruhan maupun dalam al-Qur’an, dan sebagai 

konsekuensinya juga menolak ta’wil. ketiga, Asy’ariyah, kelompok yang menagkui 

adanya majâz dalam kondisi tertentu dan dibawah persyaratan-persyaratan yang 

ketat. Terlebih majaz juga dilambangkan lebih lanjut oleh Abd al-Qahir al-Jurjani 

(w.471/1078) yakni melalui penalaran dua konsep yang diambil maj mendefinisikan 

majaz versus haqiqah (Hilmi, 2016). 

Demikian pula, disamping pula, al-Jurjani juga membedakan antara keduanya. 

Menurutnya, kata itu veritatif (haqiqah) ketika kata tersebut mengacu kepada makna 

asal atau makna dasar yang dimiliki kata tersbut, tanpa mengundang kemungkinan 

untuk memiliki konotasi makna-makna lainnya. Secara linguistik, kata majaz menurut 

al-Jurjani, merupakan bentuk nominal dari kata kerja jaza al-syai’a yajuzuhu (sesuatu 

yang melampaui). Definisi al-Jurjani terhadap majaz adalah: “ ketika seseorang 

mengalihkan makna dasar yang memiliki kosa kata terhadap makna lainnya karena 

satu dan lain hal, maka seseorang tersebut menyebutnya dengan majâz, dimana orang 

tersebut dengan kata lain juga bisa menyatakan bahwa ia bermaksud melebarkan 

spectrum makna yang dimiliki oleh kosa kata tersebut. Apa yang dimaksud oleh al-

Jurjani mengeni majaz, secara prinsip, merupakan peralihan makna dati yang leksikal 

menuju yang literer, atau dari yang denotatif menuju yang konotatif. Contoh-contoh 

dari majâz seperti ini adalah kata yadd untuk “perbuatan”, “kekuasaan” dan kata asad 

umtuk orang yang pemberani, dan lain sebagainya. Definisi yang dikemukakan al-

Jurjani secara implict menunjukan jenis maj yang disebut dengan majaz fi al-mufrad, 

yakni majaz yang pertama, dalam kosa kata sekaligus menunjukan jenis majaz yang 

kedua yakni majaz dalam jumlah, atau kalimat. Pembagian al-Jurjani tentang majaz 

dalam dua bentuk tadi dilandasi pertimbangan bahwa seseorang bisa membuat atau 

merangkai majaz baik dalam kosa kata maupun dalam kalimat penggunaan keduanya 

bergantung pada konteksnya. Sebuah kosa kata saja tidak bisa dianggap atau dinilai 

sebagai majaz tanpa melibatkan perhatian pada konteks dari seluruh kalimat yang 

mempergunakan kosa kata tersebut. Argumen ini selaras dengan tesis al-Jurjani yang 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 43 

menyatakan bahwa derajat dan ukuran sebuah ungkapan tidak bisa dilihat atau 

dilacak dalam kosa kata-kosa kata lainnya dalam kalimat dan struktur tertentu, yang 

pada gilirannya membentuk kesatuan makna. Tanpa adanya kesinambungan dan 

keselarasan dengan kosa kata lainnya, makna yang dikehendaki oleh sipenutur tidak 

dapat ditangkap. Model yang kedua diistilahkan oleh al-Jurjani dengan majaz dalam 

kalimat (majâz fi al jumlah). Kemudian didefinisikan dalam kutipan praghraf berikut : 

 

“Ketika kamu ingin berhasil menilai sebuah kalimat, apakah kalimat tersebut majazi 

atau veritatif, maka anda harus melihat dengan betul dua aspek. Pertama, anda harus 

kaji, apakah ketetapan makna pada kalimat tersebut sudah tepat dan sesuai, ataukah 

masih ada penghilangan elemen-elemen kalimat tertentu. Sedangkan kedua, anda juga 

harus mengkaji apakah pemaknaan yang ada dalam kalimat tersebut, secara mendetail, 

telah usai dengan makna dasar dari tiap-tiap kata yang dipergunakan dalam kalimat, 

ataukah ada kemungkinan peralihan makna, misalnya kata “hidup” dalam konteks 

kalimat “Tuhan telah memberi Zaid hidup”, atau “rambut yang memutih” dalam “ 

Tuhan memutihkan rambut saya”. 

 

Kutipan diatas menunjukan adanya dua kemungkinan cara untuk menili serta 

menentukan apakah sebuah kalimat itu majaz atau veritatif. Cara tersebut adalah 

dengan melihat pada ketetapan klimat tersebut (fi al-itsbat), yakni kalimat tersebut 

membicarakan tentang dirinya yang sebenarnya atau mengacu pada makna leksikal 

dan kedua dari makna yang diarahkan oleh klaimat tersebut. Contoh yang bisa 

dikemukakan adalah kata kata “hidup” dalam kalimat “Tuhan menghidupkan zaid” atau 

frasa “putihnya rambut” dalam kalimat “Tuhan telah memutihkan rambut kepala saya” 

sebagai kalimat yang bernuansa makna veritatif dan bukan majâz. Dari uraian ini 

tampak bahwa al-Jurjani memberikan uraian yang jelas mengenai definisi konsep 

majaz secara lebih sistematis, dan berbeda jauh dengan apa yang telah diuraikan oleh 

para sarjana pendahulunya seperti Abu ‘Ubaidah al-Farra, al-Jahiz, Ibn Qutaibah, dan 

sebagainya. Perbedaan selanjutnya terletak pada sistematisasi konsep majaz ala al-

Jurjani yang membagi lagi model majaz menjadi dua, yakni majaz dalam pemahaman 

(majâz fi al-Aql) dan majaz dalam bahasa (majâz fi al-lughah). Pertama, menurut 

pandangan al-jurjani, adalah majaz penetapan (majâz fi al-itsbat), yang kedua majaz 

yang ditetapkan (majâz al-mustbat). Demikian pula, masih terdapat model atau jenis 

yang ketiga, yakni majaz dalam bahasa z dalam makna majaz dalam penetapan dan 

yang ditetapkan secara bersamaan (fi al-Istbat wa al-Mustbat jami’an). Ketiga model dan 

jenis majaz tersebut merupakan varian yang berfungsi sebagai hiasan bertutur atau 

gaya bahasa. untuk itulah al-Jurjani kemudian, dalam beberapa bagian dan karya-

karyanya, membahas bentuk-bentuk majaz yang lain seperti isti’arah, tasybὶh, dan 

lainnya secara intensif. 

 



44 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

Definisi al-Jurjani tentang majaz pertama adalah: “majaz dalam penetapan (fi al-

itsbat) yang merupakan model pertama adalah setiap kalimat yang karena 

pertimbangan tertentu yang dapat diterima secara akal, maknanya menjadi berubah, 

tidak seperti yang lazimnya biasa diartikan. Contoh yang dikemukakan al-Jurjani 

adalah bait-bait sya’ir yaitu: 

 

“Hari perpisahan telah membuat rambut saya memutih, dan menyebabkan jiwaku 

nyaris tak berdaya.” “Terbitnya siang hari dan terbenamnya malam, membuat kaum 

muda berambut putih dan usiapun berkurang.” 

 

a. Metapora (Isti’arah) 

Abdul Qahir al-Jurjani (w. 471/1079) telah memberikan penjelasan 

konfrehensif dan menyeluruh terhadap konsep isti’arah. Menurutnya, isti’arah 

merupakan peralihan makna dari kata ataupun suku kata yang dalam 

penggunaan bahasa keseharian, memiliki makna dasar atau makna asli, 

kemudian, karena dan lain hal, baik oleh para sastrawan maupun kalangan 

kebanyakan menjadi beralih kemakna lainnya yang terkadang melampaui 

batas-batas leksikalnya. Menurut al-Jurjani, metafor atau isti’arah seperti ini 

merupakan salah satu seni perbandingan, yakni salah satu bentuk khusus dari 

tamtsil, yang masing-masing bisa dipersandingkan untuk menghasilkan makna 

baru. Uraian al-Jurjani sejatinya mudah untuk dipahami, oleh karena itu 

metafor (isti’ârah) dalam kata kerja bisa membedakan dirinya menjadi metafor 

yang ada dalam kata benda, makna al-Jurjani memberikan beberapa contoh 

dari kasus bahasa keseharian sebagai penopang dari tesis dan argumentasi 

yang dibangunnya. Dalam kasus isti’ârah yang ada dalam kata benda, al-Jurjani 

menyebut “singa” untuk makna metafosis bagi seorang pemberani “laut” untuk 

makna metafosis orang yang amat dermawan, serta bulan purnama ataupun 

matahari bagi seseorang yang berwajah cerah. Dalam kasus diatas, seseorang 

meminjam “singa” untuk seorang, dan pada saat yang sama juga, peminjaman 

tersebut yang dimaksud adalah intensifikasi serta penekanan makna. Al-Jurjani 

menjelaskan lebih lanjut beberapa aspek metafor (isti’ârah). Menurutnya 

metafor senantiasa mengandung unsur perbandingan, meski seni dari isti’ârah 

tersebut mesti selalu berbeda beda. Seseorang “meminjam” sesuatu, sebagai 

misal, yang lebih indah untuk sesuatu yang lebih lugas. Untuk kasus seperti ini 

dapat dijadikan, sebagai contoh, kata “terbang” untuk sesuatu yang tidak 

memliki sayap, atau sesuatu yang sama sekali tdiak bisa terbang, hanya saja 

sesuatu tersebut bisa berlari amat kencang seolah terbang. Demikian pula 

“jatuh dari langit” untuk larinya kuda dari atas sampai ke bawah, serta 

“berenang”, untuk sesuatu yang amat cepat bergerak ataupun berjalan dalam 

air. Dengan demikian, kata “terbang”, “jatuh”, “berenang” dan “lari”, termaksud 

dalam satu jenis aktifitas, yakni bergerak, yang kemudian bisa dijadikan 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 45 

sebagai makna metafosis apabila diterapkan kepada subyek yang, secara 

denotative, tidak bisa melakukannya. Dengan penggunaan seperti itu, maka 

makna metafosis menjadi lebih indah ketimbang makna asli dari ungkapan 

atau kalimat tersebut. Isti’arah mempunyai beberapa unsur, yaitu: 

a) Musyabbah (sesuatu yang hendak diserupakan atau makna hakiki) 

b) Musyabbah bih (sesuatu yang diserupakan atau makna majazi) 

c) Qorinah (kata yang menghalangi pemberian makna hakiki). 

 

b. Seni Perbandingan (Tasybὶh) 

Sebagai kritikus sastra, al-Jurjani meneliti serta menguraikan secara mendetail 

konsep tasybὶh tersebut. Serta menyatakan bahwa tasybὶh merupakan aspek 

amat penting dari majaz. Paparan serta uraiannya mengenai tasybὶh ini, 

dibandingkan para kritikus sebelumnya, bisa dikatakan paling mendetail dan 

konprehensif. Alasan untuk mengatakan demikian karena al Jurajani tidak 

hanya mengemukakan bagaimana tasybὶh bisa dibentuk serta apa saja elemen-

elemen penopangnya, akan tetapi menguraikan bagaimana posisi tasybὶh 

tersebut dalam kaitannya sebagai salah satu aspek teori nazhm (teori kontruksi) 

yang ia bangun. Pertama-tama al-Jurjani membedakan bentuk-bentuk yang 

mungkin dalam kreasi tasybὶh hal seperti ini juga pernah dilakukan al-Rummani 

maupun al-Mubarrad. Perbandingan (tasybὶh) tersebut, menurut al-Jurjani, 

dapat berupa sesuatu yang riil dan jelas yang masih butuh interpretasi. Yang 

pertama termsuk tasybὶh yang berdasarkan pada persamaan dua hal yang 

sifatnya fisik atau materi, termasuk didalamnya warna, termasuk dengan 

perbandingan warna pipi dengan bunga, rambut legam dengan malam, atau 

wajah ceria dengan siang hari. Sedangkan tasybὶh model kedua adalah seperti 

kalimat “argumen ini sangat jelas seperti matahari (hadzihi hujjatun ka alsyamsi 

fi al-Zhuhri), dimana subjek kalimat tersebut, yakni “argumen ini” merupakan 

seuatu yang diperbandingkan, sedangkan kata “matahari” merupakan yang 

dibandingi dan “jelas” merupakan momen perbandingan, sedang perangkat 

perbandingannya adalah huruf “ka”. Kalimat seperti ini bisa dipahami tasybὶh 

selagi kata “matahari” tersebut berada pada posisi yang berhubungan dengan 

kata “jelas”. Setiap elemen memiliki kekhususan yang dapat digunakan oleh 

seseorang untuk menyusun tasybὶh. Al-Musyabbah bih atau obyek 

perbandingan, menurut al-Jurjani, bisa tiga kemungkinan. Pertama, obyek 

perbandingan dituliskan atau ditegaskan dengan kata ganti relatif yang 

definitive. Model pertama ini seperti tertera dalam surat Al-Baqarah ayat 17: 

 

“Perumpamaan mereka seperti yang menyalakan api, maka setelah api itu 

mengelilinginya, Allah hilangkan cahaya yang menyinari mereka, dan membiarkan 

mereka dalam kegelapan sehingga tidak dapat melihat”. (Surat Al-Baqarah ayat 

17).  



46 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

Kedua, objek perbandingan merupakan kata benda yang tidak tentu 

(indeterminate). Namun kalimat selanjutnya merupakan kalimat atributif. Sabda 

dan nasihat Rasulullah dalam hal ini sangat sesuai, yakni: “Manusia itu ibarat 

seratus unta yang tidak perlu kau temukan penunggang yang 

memerlukannya”. Ketiga, obyek tasybὶh merupakan kata benda tertentu, 

namun bukan merupakan kata ganti relatif tertetu, dan kalimat berikutnya 

merupakan klimat baru. Contoh untuk kalimat model ini adalah dalam Q.S. 

29:41: 

 

 “Perumpamaan orang-orang yang mengambil pelindung selain Allah adalah 

seperti laba-laba yang membuat rumah”. (Q.S. 29:41) 

 

c. Parabel (Matsal) dan Perumpamaan (Tamtsil) 

Al-Jurjani menyebut beberapa fungsi tamtsil yang tidak hanya disebutkan 

dalam satu tempat, melainkan ditekankannya dalam banyak kesempatan. 

Perincian fungsi tamtsil tersebut bergantung kepada jenis ungkapan ataupun 

kalimat. Apabila kalimat ataupun ungkapan tersebut bernada pujian, maka 

pujian tersebut menjadi semakin mengesankan dan mempesona. Apabila ia 

merupakan teguran, maka teguran tersebut menjadi semakin tajam, tegas dan 

memiliki daya tekan yang amat efektif, serta amat tajam dan mengena. Apabila 

ia merupakan argumentasi, maka kalimat tersebut menjadi semakin terang dan 

jelas, serta mampu mengungguli argumentasi dari lawan bicara. Apabila 

kalimat tersebut merupakan khutbah, ia akan menjadi semakin efektif, tepat 

sasaran, mudah dicerna, dan enak didengar. Salah satu contoh yang amat 

menonjol adalah sabda Rasulullah; “siapa yang mengajarkan kebaikan dan tidak 

melakukannya, ia ibarat lilin menyinari sekitarnya, namun dirinya sendiri habis 

terbakar”. Pengaruh tamtsil, meurut al-Jurjani, juga memiliki sebab. Salah satu 

pertimbangan adalah keadaan jiwa manusia itu sendiri, dimana cara paling 

mudah untuk menyampaikan sesuatu kepada orang lain adalah dengan bahasa 

lugas dan sederhana; namun ketika hal yang akan disampaikan tersebut adalah 

sesuatu yang berada diluar kebiasaan, maka, biasanya, sipenutur akan 

mengomunikasikannya dengan kalimat-kalimat sindiran dan tamtsil yang 

halus. Salah satu bagian dari diskusi al-Jurjani adalah berkenaan dengan pola 

pembentukan matsal. ia berpendapat bahwa matsal yang diberlakukan 

tidaklah dibentuk berdasarkan pada sebuah kalimat, melainkan dari beberapa 

kalimat. Contoh dari model matsal seperti ini adalah Q.S. 10:24 seperti yang 

kami kutip diatas tadi. Uraian al-Jurjani tentang majâz yang ditetapkan (al-majâz 

fi al-mustbath) sebagai model majâz kedua memuat beberapa contoh, baik dalam 

sastra Arab pada umumnya maupun dalam ayat-ayat al-Qur’an. Salah satu 

contoh dalam ayat adalah surat Al-An’am ayat 122 :  

 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 47 

“Apakah orang yang sudah mati kemudian kami hidupkan dan kami berikan 

kepadanya cahaya yang terang dengan cahaya itu dia dapat berjalan ditengah-

tengah masyarakat manusia”. (Surat Al-An’am ayat 122). 

 

Dalam konteks ayat ini, menurut al-Jurjani, tanah dan permukaan bumi, 

tumbuh-tumbuhan serta buah-buahan, sayuran serta pepohonan lainnya, 

masuk dalam petunjuk kata “hidup”. Bentuk majâz yang ketiga adalah majaz 

dalam penetapan dan yang ditetapkan secara bersamaan (majâz fi al-istbah wa 

al-mustbath jami’an). Dengan tidak memberikan definsi mendetail tentang jenis 

ini, al-Jurjani memberikan contoh langsung. Kalimat yang dijadikan contoh 

oleh al Jurjani adalah: ahyatni ru’yatuka (kehadiranmu memberikanku 

kehidupan), frasa ahyatni yang secara lesikal, bermakna “ia telah 

menghidupkanku” dalam konteks kalimat ahyatni ru’yatuka berarti “telah 

menggembirkanku” makna seperti ini kemudian dipinjamkan kepada frasa 

“memberiku hidup” untuk memperindah ucapan tersebut. Contoh yang senada 

adalah peribahasa “Dinar dan Dirham telah merusakkan umat manusia (akhlaqa 

an-nasa al-dinaru wal-dirhamu). Dalam hal ini, makna “melalaikan” diamajazkan 

menjadi “merusak”, yang kemudian ditetapkan sebagai kata kerja dari subyek 

“emas dan perak” (tsumma ustbita al-halaku fi’lan li al-dinari wa al-dirhami). 

Dengan demikian, jelaslah bahwa ulasan dan analisis al-Jurjani mengenai 

kosnep majaz merupakan pengembangan, perluasan serta pensistematisasian 

dari uraian para ahli pendahulunya. 

 

2. Maulid Simthud Duror 

Maulid Simtuddurar (سمط الدرر) adalah salah satu penggambaran Mulid Nabi dalam 

bentuk karya satra yang disusun oleh Al-Habib ‘Ali bin Muhammad bin Husein Al-

Habsyi. Maulid ini juga sering disebut sebagai Maulid Habsyi karena nama 

penciptanya adalah Habib ‘Ali Al-Habsyi. Nama asli Maulid ini adalah “Simtuddurar 

fi akhbar Maulid khairil Basyar min akhlaqi wa aushafi wa siyar” yang kemudian ternyata 

juga disebut Maulid Simtuddurar. Maulid Simthud Durar merupakan buku maulid 

yang sama seperti buku maulid yang lain. Isi dari maulid ini sama dengan maulid lain 

yaitu berisi mengenai ayat-ayat al-quran dan pujian-pujian terhadap Nabi 

Muhammad SAW.  

Simtuddurar (الدرر  memiliki unsur keindahan yang terletak hampir disetiap (سمط 

kalimat, baik dari lafadznya, maknanya maupun bahasanya. Juga karena banyak 

Masyarakat yang membaca maulid tersebut baik kalangan santri ataupun tidak masih 

banyak dari mereka yang tidak tahu dan tidak paham dengan makna dan maksud 

dari kalimat yang ada di maulid tersebut. Dari sinilah muncul ketertarikan penulis 

untuk meneliti Maulid Simthud Durar ini. Maulid Simthud Durar karya Al-Habib ‘Ali 

bin Muhammad bin Husein Al-Habsyi dijadikan sebagai objek penelitian secara utuh 

untuk mengetahui Tasybih dan Majaz yang terkandung didalamnya. 



48 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

 

3. Nilai-Nilai Tasybih dan Majaz dalam Maulid Simthud Durar 

Maulid Simuthud Durar Karya Al-Habib ‘Ali bin Muhammad bin Husein Al-

Habsyi terdiri dari 13 fashal, 2 sholawat dan penutup atau do’a. Namun, guna 

memudahkan pembahasan ini, penulis membagi syair-syair tersebut sesuai dengan 

bait pada sholawat dan fashlnya, yaitu fashl 1 sampai fashl 13, kemudia do’a. Bait-bait 

tersebut akan dikupas berdasarkan sub-sub pembahasan meliputi: Syair Maulid 

Simthud Durar, Terjemah, makna syair, serta penjelasan ilmu bayan.  Adapun hasil 

analisis penelitian yang dilakukan seperti pada Tabel 1,2 dan 3.  

 

Tabel 1. Hasil analisis  Maulid Simuthud Durar 

 

Penjelasan Jenis Bait No 

Pada kata  ْكَوْكَب memiliki makna 
hakiki yang diserupakan dengan 
nabi Muhammad SAW. Dapat 
kita lihat bahwa kata  ْكَوْكَب 
musyabbah bih (unsur yang 
disamakan) dan dibuang 
musyabbahnya. 

Isti’arah 
Tashrihiyyah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 مَالََحَ فىِ الَْفُْقِ نوُْرُكَوْكَبْ 
(Selama cahaya bintang 

bersinar di ufuk) 

1 

Kata   بدَْر merupakan musyabbah bih 
(unsur yang disamakan) dengan 
Nabi Muhammad saw. dan di 
dalam syair tidak disebutkan 
musyabbahnya (unsur yang 
diserupai). Atau Isti’arah yang 
dibuang musyabbahnya 

Isti’arah 
Tashrihiyyah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 مَالََحَ بدَْر  وَغَابَ غَيْهَبْ 
(Selama bulan purnama 
bersinar dan kegelapan 

hilang) 

2 

kata  ُرِيْح memiliki dua makna. 
Makna pertama adalah makna 
hakiki yang artinya selayaknya 
angin memang menghembuskan 
udara. Yang memberikan 
pertolongan adalah Allah swt. 

Majaz Isti’arah 
Makniyyah 

 
 
 
 
 
 

 مَارِيْحُ نصَْرٍباِلنَّصْرِ قدَْهَبْ 

(Selama angin pertolongan 
menghembuskan 

pertolongan) 
3 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 49 

Penjelasan Jenis Bait No 
 
 
 

Dimana mengungkapkan unta 
yang berjalan di padang sahara 
dengan tasybih tamtsil 

Tasybih Tamtsil 
 
 
 
 

 مَاسَارَتِ الْعِيْسُ بطَْنَ سَبْسَبْ 

(Selama unta masih 
berjalan di padang 

sahara) 
4 

Kata  ُطَيْر yang artinya burung. 
Yang Namanya burung itu 
berkicau bukannya berdendang 
dan bernyanyi yang ditunjukkan 
sebagai alaqah atau sebagai 
musyabbah (unsur kesamaan). 
Yang disebutkan di sini burung 
itu berdendang dan bernyanyi, 
sedangkan yang bernyanyi dan 
berdendang biasanya manusia. 

Majaz Isti’arah 
Ashliyyah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 مَاطَيْرُيمُْنٍ غَنَّى فاَطَْرَبْ 
(Selama burung 

keberkahan berdendang 
dan bernyanyi) 

5 

 

Tabel 2. Hasil analisis  Maulid Simuthud Durar 

Penjelasan Jenis Bait No 

Kata بدَْر yang diserupakan 
(musyabbah bih) dengan Nabi 
Muhammad saw. dan tidak 
disebutkan adat tasybihnya yang 
ditujukan sebagai alat penyerupa 
dengan yang diserupakan. 

Tasybih 
Muakkad 

 
 
 
 
 
 

 اشَْرَفِ بدَْرٍفىِ الْكَوْنِ اشَْرَقْ 

(Bulan purnama termulia 
yang bersinar di alam) 

 
 
 

1 

Terdapat kata-kata yang relevan 
dengan musyabbah bih, yang 
menjadi isti’arah. 
Lafadz   اكَْرَمِ داَع penyeru (terbaik) 
bermakna pendakwah terbaik 
(Nabi Muhammad saw). Dan 
masing-masing isti’arah memiliki 
qarinah, dan lafadz tersebut 

Majaz Isti’arah 
Murasysyahah 

 
 
 
 
 
 

ى الْحَقْ اكَْرَمِ دَاعٍ يدَْعُوْ الَِ   

(Penyeru terbaik yang 
mengajak kepada 

kebenaran) 
 
 
 
 

2 



50 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

Penjelasan Jenis Bait No 

adalah  ْاِلَى الْحَق (kepada kebaikan) 
menjadi qarinah dari lafadz  ِاكَْرَم
 داَع  

 
 
 
 

 
 
 

Nabi Muhammad saw. 
disebutkan sebagai manusia yang 
paling manis dan paling benar 
tutur katanya. Maksud dari syair 
itu adalah kalimat yang 
alaqahnya tidak tasybih (tidak 
ada persamaan 

Majaz Mursal 
 
 
 
 
 
 
 
 

 احَْلىَ الْوَارَى مَنْطِقاًوَاصَْدَقْ 
(Manusia yang paling 

manis dan paling benar 
tutur katanya) 

 
 
 
 
 

3 

Terdapat lafadz  ْق  apa (yang مَاتفَرََّ
tercerai-berai). Lafadz ini 
maksudnya adalah yang terpisah 
dari golongannya, penggunaan 
lafadz tersebut adalah majaz. 

Majaz Mursal 
 
 
 
 
 
 

قْ   وَاجْمَعْ مِنَ الشَّمْلِ مَاتفَرََّ
(Dan himpunkanlah 
setiap yang tercerai 

berai dari 
kumpulannya) 

 
 

4 

Dapat kita lihat bahwa maknanya 
memiliki makna hakiki. Hanya 
saja penyandarannya bukan 
kepada makna aslinya akan 
tetapi kepada suatu perbuatan 
kepada maf’ulnya akan tetapi 
yang disebutkan adalah fi’il. 

Majaz Aqli 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 وَافْتحَْ مِنَ الْخَيْرِكُلَّ مُغْلقَْ 
(Bukalah segala 

kebaikan yang terkunci) 
 
 
 
 
 

 

5 

lafadz  ِبحَِبْل (dengan tali) 
merupakan makna hakiki yaitu 
tali. Akan tetapi yang 
dimaksudkan di dalam syair 
adalah segala sesuatu yang dapat 
menghubungkan kepada Nabi 
Muhammad saw.  ِبحَِبْل dalam syair 
ini adalah majaz. 

Majaz Mursal 
yang I’tibaar 
maa kaana 

(mempertimba
ngkan apa 
yang telah 

berlalu) 
 
 
 
 
 
 

 وَمَنْ بحَِبْلِ النَّبِيّ توََثَّقْ 
(Dan yang berpegang 

dengan tali Nabi) 
 
 
 
 
 
 
 

6 

 

 

 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 51 

Tabel 3. Hasil analisis  Maulid Simuthud Durar 

Penjelasan Jenis Bait No. 

kata  ِالَْمَبْسُوْط (terbentang luas) yaitu 
makna hakiki. Tetapi makna 
tersebut tidak menghendaki apa 
yang dimaksudkan di dalam syair. 
Biasanya kata  ِالَْمَبْسُوْط maknanya 
digunakan untuk menggambarkan 
sawah, laut, langit, bumi, dan 
sebagainya. Akan tetapi di dalam 
syair di atas terbentang luas 
ditujukan untuk menggambarkan 
kedermawanan dan kemurahan 
Allah swt yang luas yang Allah swt 
berikan kepada makhlukNya. 
berarti kata  ِالَْمَبْسُوْط bukan makna 
aslinya melaikan ungkapan majaz 

Majaz Mursal  ُالَْمَبْسُوْطِ فِي الْوُجُوْدِ كَرَمُه

 وَاحِْسَانهُ
(Terbentang luas 

kedermawanan dan 
kemurahan-Nya) 

1 

Kata  َوَبَسَط untuk menggambarkan 
kemurahan dan pemberian Allah 
SWT kepada hambanya. Kata  َوَبَسَط 
memiliki makna yang hakiki dan 
sebagai makna majazi yang 
termasuk kedalam fi’il. 

Majaz Isti’arah 
Thab’iyyah 

 وَبَسَطَ لهَُمْ مِنْ فآَئضِِ الْمِنَّةِ 
(Dihamparkan bagi 
mereka limpahan 

karunia-Nya) 2 

kata  ْفاَنْتشََرَت  memiliki arti maka 
tersebarlah, akan tetapi makna 
yang sesungguhnya adalah 
terpancarlah. Maka bisa kita 
pahami bahwa makna dari kata 
 .merupakan makna majazi فاَنْتشََرَتْ 

Majaz Mursal   ِفاَنْتشََرَتْ اثَاَرُ شَرَفِهِ فِي عَوَالِم

 الشَّهَادَةِ وَالْغيُوُْبْ 
(Maka tersebarlah 

pancaran kemuliannya, 
di alam nyata ataupun 

tersembunyi) 

3 

kata  ْفتَعَطََّرَت memiliki makna hakiki 
yaitu mengharumi. Akan, tetapi 
maksud dari mengharumi disini 
adalah membawa keindahan, 
ketenangan, dan kedamaian. Jadi 
kata   ْفتَعَطََّرَت  dalam ungkapan syair 
ini adalah majaz. Dan disebutkan 
di atas bahwa  ِالْوُجُوْد  yang اكَْناَفُ 
makananya adalah segenap 
penjuru. Akan tetapi yang 
dimaksudkan segenap penjuru 
disini adalah seluruh alam semesta 
ini. 

Majaz Mursal 
almahaaliyyah 

 فتَعَطََّرَتْ بوُِجُوْدِهَا اكَْناَفُ الْوُجُوْدِ 
(Kehadirannya 

mengharumi segenap 
penjuru) 

4 



52 | Ulul Albab: Majalah Universitas Muhammadiyah Mataram,  Vol. 30, No. 1, January 2026, hal. 39-53 

Pada bait ini menunjukkan dimana 
sulaman digambarkan mampu 
menghiasi pribadi Nabi 
Muhammad SAW 

Majaz Aqli   ِزَتِ برُْدَ الْعوََالِمِ بِطِرَاز وَطَرَّ

 التَّكْرِيْم 
(Menghiasinya dengan 
sulaman indah penuh 

keagungan) 

5 

 

D. SIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan hasil analisis terhadap kandungan majaz dalam perspektif ʿAbd al-

Qāhir al-Jurjānī dalam Asrār al-Balāghah serta penerapannya dalam Maulid Simṭud 

Durar, dapat disimpulkan bahwa konsep majaz dan tasybih merupakan unsur 

fundamental dalam membangun keindahan dan kedalaman makna teks sastra Arab, 

khususnya dalam karya religius. Majaz dalam pandangan al-Jurjānī tidak hanya 

berfungsi sebagai ornamen retoris, tetapi sebagai perangkat maknawi yang 

membentuk kekuatan ekspresi dan efektivitas penyampaian pesan. Dalam Maulid 

Simṭud Durar, penggunaan tasybih dan majaz terbukti memperkaya nilai estetika 

sekaligus memperdalam dimensi spiritual dan emosional teks. Selain itu, nilai-nilai 

tersebut memiliki relevansi pedagogis, terutama sebagai contoh konkret dalam 

pembelajaran Ilmu Bayan, memperluas khazanah keilmuan bahasa Arab, membantu 

pemahaman makna bait-bait maulid secara lebih mendalam, serta memberikan model 

ekspresi bahasa yang indah dan komunikatif dalam mengungkapkan ide maupun 

perasaan. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian ini dengan 

pendekatan yang lebih luas dan komparatif, misalnya dengan membandingkan 

penggunaan majaz dalam Maulid Simṭud Durar dengan karya maulid lainnya atau 

dengan teks sastra Arab klasik yang berbeda.  

 

REFRENSI 

Ariza, F. N., Prasetyo, M. H., Dermawan, E., Lubis, M., Siagian, A. T. A., Ramadhan, M. F., & 
Ardiansyah, H. (2025). Ilmu Balaqhah Al-Quran, Pengertian Fashahatul Mufrad 
(Tanafuri Al-Huruf, Gharabah, Mukhalafatul Qiyas). Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan 
Agama Islam. 2(2), 342-351. https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i2.1097 

Azwar, W. (2023). Pembentukan Karakter Moral Peserta Didik melalui Pendekatan Habituasi. 
Seminar Nasional Paedagoria, Vol. 3, 50–58. 

Fikri alhamdi, Hadi, S., & Firdaus, S. (2025). Menelaah Problematika Kajian Semantik Historis 
Bahasa Arab di Era Modern. Bahtera: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra. 24(2), 161-169. 
https://doi.org/10.21009/bahtera.242.05 

Ghozali, M. A. A. (2022). Majaz Sebagai Teori Interpretasi Al-Qur’an : Telaah Pemikiran Abdul 
Qahir Al-Jurjani. Fucosis. 2, 21–22. 

Halil, R., Putri Amalia, H., Aisiyah Siregar, S., Rahmadhani, R., Hidayati, W., Agustiar, A., & 
SUSKA Riau, U. (2024). Jenis-Jenis Makna dalam Kajian Semantik Bahasa Arab. Jurnal 
Pendidikan Tambusai. 8, 51435. 

Hamidi, S. R., & Lillah, F. K. (2023). Sejarah dan perkembangan sastra Arab kawasan Asia 
Barat (Arab Saudi, Bahrain, Irak dan Iran). AGASTYA: Jurnal Sejarah dan Pembelajarannya. 
13, 163-82. https://doi.org/10.25273/ajsp.v13i2.16001 

Hasan, I., & Ferdinal, F. (2024). Al-Nahda dan Munculnya Aliran-Aliran pada Sastra Arab 



 Puziyana Widya Ningrat, Analisis Majaz Dalam Maulid Simthud Duror…. 53 

Modern. Linguistika Kultura: Jurnal Linguistik Sastra Berdimensi Cultural Studies. 13(1), 1-9. 
https://doi.org/10.25077/jlk.13.1.1-9.2024 

Hilmi, D. (2016). Analisis Kontrastif Majaz Bahasa Arab – Indonesia dan Implikasinya dalam 
Pembelajaran. https://repository.uin-malang.ac.id/2856/ 

Imelda Fedian, Wahidatul Husna, & Nursumayyah Damanik. (2025). Sejarah Tokoh Balâghah 
Terkemuka di Dunia Arab dan Islam. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam. 3(3), 34-
40. https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v3i3.2481 

Jurahman, Y. B. (2023). Karya Sastra Sebagai Sumber Sejarah. RINONTJE: Jurnal Pendidikan dan 
Penelitian Sejarah. 4(2), 107–121. 

Noraffendie, M. N. A. A. M., & Nasir, M. S. (2025). Mauqif ‘Abd al-Qāhir al-Jurjānī min al-
Naẓm al-Qur’ānī. JILSA (Jurnal Ilmu Linguistik dan Sastra Arab). 8(2), 78-88. 
https://doi.org/10.15642/jilsa.2024.8.2.78-88 

Noy, A. (2019). The Legacy of ʿAbd al-Qāhir al-Jurjānī in the Arabic East before al-Qazwīnī’s 
Talkhīṣ al-Miftāḥ. Journal of Abbasid Studies. 5(1-2), 11-57. 
https://doi.org/10.1163/22142371-12340036 

Siompu, N. A. (2019). Relasi Makna Dalam Kajian Semantik Bahasa Arab. Konferensi Nasional 
Bahasa Arab V. 5(5), 690-701. 

Suryaningsih, I., & Hendrawanto, H. (2018). Ilmu Balaghah: Tasybih dalam Manuskrip “Syarh 
Fī Bayān al-Majāz wa al-Tasybīh wa al-Kināyah.” Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri 
Humaniora. 4(1), 1-10. https://doi.org/10.36722/sh.v4i1.245 

Syaifuji, A., & Irawan, B. (2021). Pergeseran Konteks Syair Arab pada Masa Jahiliyah Hingga 
Masa Awal Islam. `A Jamiy : Jurnal Bahasa dan Sastra Arab. 10(1), 153-166. 
https://doi.org/10.31314/ajamiy.10.1.153-166.2021 

Thabrani, A. (2018). Nadzam dalam I’jaz Al Quran Menurut Abdul Qahir Al Jurjani. Al Mi’yar: 
Jurnal Ilmiah Pembelajaran Bahasa Arab dan Kebahasaaraban. 1 (1), 1-14. 
https://doi.org/10.35931/am.v1i1.80 

 


