
Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series 
https://journal.ummat.ac.id/index.php/ics 
Vol. 1 No. 3, December 2025, pp. 202-214    

 

202 

Tokoh Agama Sebagai Komunikator Budaya: 

Analisis Kearifan Lokal Begawe dalam Komunikasi Sosial Keagamaan di 

Lombok 
 

Suswandi1, Sukarta1*, Endang Rahmawati1 

1Universitas Muhammadiyah Mataram, Indonesia 

suswandi214@gmail.com 

 

  ABSTRACT 
Keywords: 
Religious leaders; 
Cultural communicators; 
Begawe; 
Sasak community 
 

 Abstract:  This study aims to analyze the role of religious leaders as cultural 
communicators in the Begawe tradition of the Sasak community in Lombok. 
Begawe, as a form of local wisdom, represents a social interaction space rich in the 
values of togetherness, mutual cooperation, and social cohesion. Using a qualitative 
approach with discourse analysis, this research explores the narratives, meanings, 
and practices of socio-religious communication that emerge through the 
involvement of religious leaders, traditional leaders, and community members. Data 
were collected through in-depth interviews, observation, and documentation 
involving six informants with cultural, social, and religious authority. The findings 
indicate that religious leaders play a strategic role in integrating religious and 
customary values by delivering contextual moral and spiritual messages during the 
Begawe rituals, both in marriage (merarik) and funeral processes. They function as 
cultural mediators, guardians of harmony between religious teachings and 
customary rituals, and authoritative figures who ensure that cultural practices 
remain aligned with Islamic principles. The study also identifies social dynamics that 
influence the implementation of Begawe, including the rise of religious awareness, 
shifting interpretations of tradition due to modern social developments, and 
variations in religious orientations between Aswaja and Salafi groups.  

Kata Kunci: 
Pemimpin agama; 
Komunikator budaya; 
Begawe; 
Komunitas Sasak 
 
 

 Abstrak Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran pemimpin agama 
sebagai komunikator budaya dalam tradisi Begawe komunitas Sasak di Lombok. 
Begawe, sebagai bentuk kebijaksanaan lokal, mewakili ruang interaksi sosial yang 
kaya akan nilai-nilai kebersamaan, kerja sama mutual, dan kohesi sosial. Dengan 
pendekatan kualitatif dan analisis wacana, penelitian ini mengeksplorasi narasi, 
makna, dan praktik komunikasi sosial-religius yang muncul melalui keterlibatan 
pemimpin agama, pemimpin tradisional, dan anggota komunitas. Data 
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi yang 
melibatkan enam informan yang memiliki otoritas budaya, sosial, dan agama. 
Temuan menunjukkan bahwa pemimpin agama memainkan peran strategis dalam 
mengintegrasikan nilai-nilai agama dan adat dengan menyampaikan pesan moral 
dan spiritual yang kontekstual selama ritual Begawe, baik dalam proses pernikahan 
(merarik) maupun pemakaman. Mereka berfungsi sebagai mediator budaya, 
penjaga harmoni antara ajaran agama dan ritual adat, serta figur otoritatif yang 
memastikan praktik budaya tetap sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Studi ini 
juga mengidentifikasi dinamika sosial yang mempengaruhi implementasi Begawe, 
termasuk meningkatnya kesadaran agama, perubahan interpretasi tradisi akibat 
perkembangan sosial modern, dan perbedaan orientasi agama antara kelompok 
Aswaja dan Salafi.  
 
 
 

Article History: 
Received   : 01-11-2025 
Accepted   : 30-12-2025 

 
 

This is an open access article under the CC–BY-SA license 

 

——————————   ◆   —————————— 

 

 

 

 

 

https://journal.ummat.ac.id/index.php/ics
mailto:suswandi214@gmail.com


  Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 203 

A. LATAR BELAKANG  

Tokoh agama menempati posisi yang strategis sebagai agen sosial yang tidak hanya berperan 

dalam penyampaian ajaran dan pesan-pesan keagamaan, tetapi juga memiliki tanggung jawab 

penting dalam menjaga keharmonisan kehidupan bermasyarakat (Dewi, 2025). Dengan otoritas 

moral dan spiritual yang dimilikinya, tokoh agama kerap menjadi figur panutan dan sumber rujukan 

dalam menghadapi berbagai persoalan sosial, etika, maupun budaya. Melalui aktivitas dakwah, 

pembinaan umat, serta keterlibatan dalam dinamika sosial, mereka berkontribusi dalam membentuk 

pandangan masyarakat, meneguhkan nilai-nilai moral, dan menanamkan prinsip-prinsip etis yang 

menjadi pedoman perilaku sosial. Selain itu, tokoh agama berfungsi sebagai penghubung antara 

nilai-nilai ajaran agama dengan realitas kehidupan sehari-hari, dengan menafsirkan dan 

mengontekstualisasikan ajaran tersebut agar tetap selaras dengan kebutuhan dan perkembangan 

masyarakat. Oleh karena itu, peran tokoh agama tidak hanya terbatas pada aspek spiritual, melainkan 

juga memiliki makna sosial yang mendalam dalam memperkuat kohesi sosial, menginternalisasi 

nilai-nilai kemanusiaan, serta mewujudkan kehidupan masyarakat yang harmonis dan berkeadaban. 

Komunikasi keagamaan secara fundamental selalu terkait erat dengan konteks budaya di mana 

proses komunikasi tersebut terjadi. Budaya berperan sebagai kerangka interpretatif yang 

memengaruhi cara masyarakat memahami, menghayati, dan mengimplementasikan ajaran agama 

dalam kehidupan sehari-hari (Syifa, 2024). Melalui nilai-nilai, simbol-simbol, serta tradisi lokal yang 

berkembang, pesan-pesan keagamaan memperoleh bentuk dan makna yang sesuai dengan karakter 

sosial suatu komunitas. Dalam konteks masyarakat multikultural seperti di Lombok, keberagaman 

budaya dan sistem nilai yang dianut menjadi elemen penting dalam menentukan keberhasilan 

komunikasi sosial keagamaan (Anam et al., 2024). Kehadiran unsur budaya lokal tidak hanya 

memperkaya manifestasi religius masyarakat, tetapi juga menjadi sarana untuk menjembatani antara 

norma-norma keagamaan dan praktik sosial yang telah mengakar (Supriadin & Pababari, 2024). Oleh 

karena itu, pemahaman terhadap dimensi budaya lokal merupakan aspek esensial dalam upaya 

membangun komunikasi keagamaan yang efektif, kontekstual, serta mampu memperkuat harmoni 

sosial di tengah pluralitas masyarakat. 

Kearifan lokal dapat dipahami sebagai seperangkat nilai-nilai tradisional yang diwariskan dari 

generasi ke generasi dan berfungsi sebagai pedoman dalam membentuk tatanan perilaku sosial 

masyarakat (Husna et al., 2022) Nilai-nilai tersebut tidak hanya mencerminkan identitas dan karakter 

budaya suatu komunitas, tetapi juga mengandung prinsip moral serta etika yang mengatur 

hubungan antarindividu maupun antara manusia dengan lingkungannya. Dalam konteks masyarakat 

Sasak di Lombok, wujud nyata dari kearifan lokal tersebut dapat ditemukan dalam tradisi Begawe, 

yakni suatu ritual sosial-budaya yang mencerminkan kehidupan kolektif dan semangat kebersamaan 

(Hadi et al., 2025). Tradisi ini sarat dengan nilai gotong royong, religiusitas, serta solidaritas sosial 

yang memperkuat kohesi dan harmoni di antara anggota masyarakat. Lebih jauh, Begawe berfungsi 

sebagai ruang interaksi sosial dan komunikasi lintas kelompok, termasuk antara tokoh agama dan 

masyarakat, yang memungkinkan terjadinya pertukaran nilai, makna, dan pengalaman sosial (Ubaidi 

& Aziz, 2024). Melalui praktik tersebut, terjadi integrasi antara nilai-nilai budaya lokal dan ajaran 

keagamaan yang pada akhirnya memperkaya dinamika kehidupan sosial dan spiritual masyarakat 

Lombok. 

Tokoh agama memiliki peran yang tidak terbatas pada penyampaian ajaran keagamaan semata, 

melainkan juga berfungsi sebagai mediator yang menjembatani nilai-nilai budaya lokal dengan 

ajaran agama (Syahroni & Rofiq, 2025). Dalam konteks kehidupan sosial yang diwarnai oleh 

keberagaman tradisi dan kearifan lokal, tokoh agama berperan penting dalam menafsirkan serta 

menyesuaikan ajaran agama agar tetap relevan dengan sistem nilai dan norma adat yang berlaku di 

masyarakat  (Hidayat et al., 2025). Melalui kemampuan mereka dalam mengartikulasikan pesan-

pesan keagamaan dalam bentuk simbol, bahasa, dan praktik budaya yang akrab bagi masyarakat 

setempat, tokoh agama membantu menciptakan pemahaman yang lebih kontekstual dan mudah 



204  |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series| Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214 

diterima. Peran tersebut tampak nyata dalam pelaksanaan tradisi Begawe di kalangan masyarakat 

Sasak di Lombok, di mana tokoh agama kerap memberikan nasihat, doa, serta pesan moral yang 

memperkaya dimensi spiritual dari kegiatan tersebut (Ramdani, 2025). Kehadiran mereka tidak hanya 

memperkuat legitimasi religius dalam pelaksanaan ritual sosial, tetapi juga menjadi sarana efektif 

untuk mengintegrasikan nilai-nilai agama dan budaya lokal, sehingga tercipta harmoni dalam praktik 

komunikasi sosial-keagamaan masyarakat (Zainuddin et al., 2024). 

Perkembangan sosial di Lombok yang dipicu oleh modernisasi, kemajuan teknologi digital, serta 

meningkatnya mobilitas masyarakat telah membawa dampak yang cukup signifikan terhadap pola 

interaksi sosial dan praktik keagamaan. Arus informasi yang cepat dan paparan terhadap budaya 

global menyebabkan terjadinya pergeseran nilai di masyarakat, yang sebelumnya sangat berpegang 

pada tradisi dan kearifan lokal (Aisy et al., 2025). Pergeseran ini berpotensi menimbulkan ketegangan 

antara nilai-nilai modern yang bersifat individualistik dengan nilai-nilai tradisional yang menekankan 

kebersamaan dan solidaritas (Aslan & Pugu, 2025). Dalam situasi tersebut, tokoh agama dituntut 

untuk mampu menyesuaikan strategi komunikasi mereka agar pesan-pesan keagamaan tetap efektif 

dan kontekstual dengan kondisi sosial yang terus berubah (Muhsinah, 2024). Adaptasi tersebut 

menuntut pemahaman yang mendalam terhadap dinamika wacana budaya, sehingga pesan 

keagamaan dapat diterima oleh masyarakat, relevan dengan konteks sosial, dan sekaligus berperan 

dalam memelihara harmoni serta keseimbangan nilai di tengah masyarakat yang mengalami 

transformasi sosial. 

Meskipun berbagai penelitian telah membahas peran tokoh agama dalam kehidupan sosial dan 

keagamaan, kajian yang menyoroti tokoh agama sebagai komunikator budaya melalui pendekatan 

analisis wacana masih tergolong terbatas. Sebagian besar penelitian lebih menitikberatkan pada 

dimensi ritual dan religius, sehingga hanya sedikit yang mengulas bagaimana tokoh agama 

menafsirkan, mengomunikasikan, dan merepresentasikan nilai-nilai budaya lokal dalam konteks 

komunikasi sosial-keagamaan (Hasan, 2025). Kondisi ini menunjukkan adanya celah penelitian yang 

menuntut perhatian lebih, khususnya dalam memahami peran tokoh agama sebagai agen budaya 

yang berperan aktif dalam membentuk, menyebarluaskan, dan memberi makna terhadap wacana 

kearifan lokal (Sakoan, 2024).  

Sejumlah penelitian terdahulu menunjukkan keterkaitan yang erat dengan fokus kajian ini. Salah 

satu di antaranya adalah penelitian yang dilakukan oleh Solihin dan Al-Farisi yang mengkaji integrasi 

nilai-nilai pendidikan Islam dengan budaya Jawa melalui pemikiran Emha Ainun Nadjib. Syifa (2024). 

memperlihatkan bahwa tokoh agama memiliki peran penting sebagai mediator yang mampu 

menjembatani ajaran Islam dengan kearifan lokal, sehingga nilai-nilai keagamaan dapat dipahami, 

diterima, dan diinternalisasi secara lebih kontekstual dalam kehidupan masyarakat  Melalui kajiannya 

tentang dakwah Islam dan budaya lokal menegaskan pentingnya resepsi agama dalam konteks 

kultur Nusantara, meski belum dikaji melalui pendekatan analisis wacana. Sementara itu, Pebriyanto 

& Siswanto (2025) menyoroti revitalisasi nilai-nilai lokal dalam dakwah multikultural sebagai upaya 

menghadapi arus globalisasi, namun belum secara khusus menelaahnya dalam konteks komunikasi 

sosial-keagamaan masyarakat Lombok. Penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut 

dengan menelaah proses konstruksi dan pemaknaan wacana kearifan lokal Begawe dalam interaksi 

sosial-keagamaan masyarakat Sasak di Lombok Dengan demikian, studi ini diharapkan dapat 

memperkaya khazanah teori komunikasi dan studi keagamaan, sekaligus memperdalam 

pemahaman mengenai integrasi antara nilai-nilai budaya lokal dan praktik keagamaan dalam 

dinamika sosial masyarakat. 

Penelitian ini dirancang dengan tujuan untuk memberikan pemahaman yang mendalam 

mengenai peran tokoh agama dalam konteks sosial-budaya masyarakat Lombok. Pertama, penelitian 

ini bertujuan menganalisis peran tokoh agama sebagai komunikator budaya dalam tradisi Begawe, 

khususnya dalam penyampaian nilai-nilai keagamaan yang selaras dengan norma dan praktik 

budaya lokal. Kedua, penelitian ini berupaya mengidentifikasi dan mengeksplorasi bentuk-bentuk 



  Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 205 

wacana kearifan lokal yang muncul dalam praktik komunikasi sosial-keagamaan, sehingga dapat 

diketahui cara pesan-pesan budaya dan moral disampaikan, diterima, dan dimaknai oleh masyarakat. 

Ketiga, penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan relevansi peran tokoh agama dalam memperkuat 

kohesi sosial serta menjaga kelestarian nilai-nilai budaya lokal, sehing ga kontribusi mereka tidak 

hanya bersifat religius, tetapi juga sosial dan kultural. Dengan demikian, peneliti meneliti tentang 

Tokoh Agama Sebagai Komunikator Budaya: Analisis Kearifan Lokal Begawe Dalam Komunikasi 

Sosial Keagamaan di Lombok. 

 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis wacana untuk 

mengkaji peran tokoh agama sebagai komunikator budaya dalam praktik kearifan lokal begawe di 

Lombok. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemahaman makna, nilai, 

serta proses komunikasi sosial-keagamaan yang terjalin dalam konteks budaya lokal. Melalui 

pendekatan ini, peneliti berupaya menggali secara mendalam bagaimana tokoh agama berperan 

dalam menafsirkan, menyampaikan, dan melestarikan nilai-nilai kearifan lokal dalam interaksi sosial 

masyarakat. Jenis penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif, yang bertujuan menggambarkan secara 

sistematis dan mendalam bentuk-bentuk komunikasi sosial-keagamaan yang terjadi dalam tradisi 

begawe. Analisis wacana digunakan untuk menelaah narasi, simbol, dan pesan yang terkandung 

dalam tuturan tokoh agama dan masyarakat, baik dalam konteks ritual keagamaan maupun interaksi 

sosial sehari-hari. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengungkap isi pesan keagamaan, 

tetapi juga struktur makna dan strategi komunikasi yang digunakan untuk mempertahankan nilai-

nilai budaya lokal. 

Sumber data terdiri dari enam informan utama, yaitu dua tokoh agama, dua masyarakat, dan dua 

tokoh adat atau budaya. Pemilihan informan dilakukan secara purposive sampling, yaitu berdasarkan 

pertimbangan bahwa para informan memiliki pemahaman mendalam dan keterlibatan aktif dalam 

kegiatan begawe. Tokoh agama dipilih karena mereka berperan penting dalam memberikan 

legitimasi religius terhadap praktik budaya tersebut. Masyarakat dipilih karena memiliki otoritas 

sosial dan pengetahuan lokal yang kuat, sedangkan tokoh adat atau tokoh budaya dilibatkan untuk 

memahami bagaimana nilai-nilai dan praktik tradisi begawe dijaga, diwariskan, serta diadaptasikan 

dalam kehidupan masyarakat. Tokoh adat atau budaya dianggap memiliki otoritas kultural yang 

mampu menjelaskan makna, simbol, serta proses ritual dalam begawe, sehingga kehadiran mereka 

penting untuk memberikan perspektif mendalam mengenai keberlanjutan tradisi.  

 

 
 

     Gambar 1. Kompenan Analisis data (Miles & Huberman) 

 

 

 

 



206  |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series| Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214 

Gambar 1 menjelaskan alur metode penelitian tersebut menggambarkan tahapan penelitian 

kualitatif deskriptif yang mengkaji peran tokoh agama sebagai komunikator budaya dalam tradisi 

begawe di Lombok. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk memahami makna, nilai, 

dan proses komunikasi sosial-keagamaan dalam konteks budaya lokal. Subjek penelitian dipilih 

secara purposive sampling, melibatkan tokoh agama, masyarakat, dan tokoh adat atau budaya yang 

memiliki pemahaman serta keterlibatan aktif dalam tradisi begawe. Data dikumpulkan melalui 

wawancara mendalam, observasi non partisipatif, dan dokumentasi untuk memperoleh pemahaman 

yang komprehensif. Analisis data dilakukan dengan model interaktif Miles dan Huberman melalui 

tahap reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi (Rijali, 2019). Selain itu, 

digunakan analisis wacana untuk menelusuri makna simbolik dan strategi komunikasi dalam praktik 

begawe. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan metode untuk memastikan 

konsistensi serta validitas hasil penelitian.  

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Begawe merupakan suatu bentuk kegiatan adat yang lazim dilaksanakan oleh masyarakat Suku 

Sasak dalam berbagai momentum penting, seperti peristiwa merarik (pernikahan), mate (kematian), 

maupun acara hajatan lainnya (ASRIFITRIANI & Zubair, 2022). Pada pelaksanaan Begawe, Masyarakat 

baik keluarga dekat maupun keluarga jauh umumnya hadir dan menunjukkan antusiasme melalui 

praktik tolong-menolong dan gotong royong demi menyukseskan rangkaian acara tersebut. Setiap 

individu yang terlibat dalam Begawe memiliki pembagian tugas tertentu sesuai perannya masing-

masing. 

Salah satu ciri khas pada tradisi Begawe terletak pada hidangan yang diolah oleh para ran (juru 

masak). Hidangan tersebut hanya disajikan khusus pada saat Begawe, yaitu ares, makanan yang 

dibuat dari pelepah pisang muda yang diiris tipis kemudian dimasak menggunakan bumbu-bumbu 

khusus. Ares menjadi menu wajib yang selalu hadir dalam setiap pelaksanaan Begawe (Putri, 2024). 

Keterlibatan masyarakat dalam tradisi ini memiliki signifikansi yang besar, sebab partisipasi kolektif 

tersebut merupakan salah satu unsur utama yang memastikan keberlangsungan dan kelestarian 

tradisi Begawe dalam kehidupan sosial masyarakat Sasak (Hamzani, 2024). 

 

1. Kearifan Lokal Terhadap Tradisi Begawe 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa para tokoh agama di Desa Tirtanadi, Lombok 

Timur, memandang tradisi Begawe sebagai bagian penting dari kehidupan sosial budaya 

masyarakat Sasak. Mereka menilai bahwa tradisi ini berfungsi sebagai wadah untuk menjalin 

dan memperkuat hubungan silaturahmi antar warga (Silaturahim atau silaturahmi artinya 

menyambung tali kasih sayang atau mempererat hubungan kekeluargaan, kekerabatan, atau 

pertemanan (Titarani et al., 2024)). Bagi tokoh agama, penyelenggaraan Begawe 

memungkinkan masyarakat untuk saling bertemu, berkumpul, dan memperbarui hubungan 

kekeluargaan, baik dengan tetangga dekat, kerabat, sahabat, maupun keluarga besar yang 

tinggal jauh dari desa. Momentum tersebut dipahami sebagai proses rekonstruksi sosial, di 

mana hubungan yang renggang atau jarang terjalin dalam kehidupan sehari-hari dapat 

kembali erat melalui interaksi langsung selama rangkaian kegiatan Begawe. Temuan ini 

sejalan dengan penelitian yang menegaskan bahwa Begawe merupakan arena penguatan 

modal sosial dan kebersamaan dalam komunitas Sasak (Ubaidi & Aziz, 2024). 

Tokoh masyarakat juga memberikan pandangan yang sejalan. Mereka menegaskan 

bahwa Begawe memiliki makna fundamental sebagai ruang kebersamaan yang 

merefleksikan identitas sosial masyarakat Sasak. Tradisi ini tidak hanya dipahami sebagai 

aktivitas seremonial, tetapi juga sebagai praktik sosial yang memupuk solidaritas dan 

kekompakan. Dalam setiap pelaksanaannya, masyarakat Desa Tirtanadi menunjukkan bentuk 

gotong royong yang kuat, baik dalam pembagian tugas, pelaksanaan acara, maupun  



  Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 207 

penyelesaian kegiatan. Gotong royong tersebut terjadi secara natural dan didasari oleh nilai 

saling membantu begawe yang telah diwariskan secara turun-temurun. Penelitian Hidayat 

juga menunjukkan bahwa Begawe berfungsi sebagai mekanisme reproduksi identitas kolektif 

serta memperkuat hubungan sosial antaranggota komunitas. Dengan demikian, tradisi 

Begawe memperlihatkan cara masyarakat Sasak mempertahankan nilai-nilai komunal dan 

rasa memiliki terhadap lingkungan sosialnya. 

Salah satu aspek budaya yang masih terlihat secara kuat adalah pelaksanaan sorong 

serah yaitu prosesi yang tidak hanya bersifat simbolis, tetapi juga sarat makna filosofis terkait 

tanggung jawab, penghormatan, dan penyatuan dua keluarga besar terutama dalam konteks 

Begawe Merarik (acara yang diselenggarakan ketika menikah). Tokoh masyarakat 

menjelaskan bahwa sorong serah dianggap sebagai mekanisme penguatan struktur sosial, di 

mana keluarga kedua mempelai bersepakat untuk menjalin hubungan baru yang dilandasi 

oleh nilai kesopanan, etika sosial, serta kehormatan adat. Kehadiran prosesi tersebut 

menunjukkan bahwa meskipun terjadi perubahan pada beberapa aspek adat, bagian-bagian 

tertentu tetap dijaga karena memiliki nilai identitas yang tidak tergantikan. 

Meskipun demikian, wawancara juga mengungkapkan adanya perubahan sosial yang 

mulai memengaruhi pelaksanaan tradisi Begawe. Beberapa narasumber menyatakan bahwa 

sebagian unsur adat sudah mengalami pengurangan dalam penerapannya, terutama di 

tingkat masyarakat akar rumput. Pergeseran ini dipengaruhi oleh dua faktor utama, yaitu 

meningkatnya kesadaran keagamaan masyarakat dan adanya penyesuaian terhadap kondisi 

sosial ekonomi yang semakin dinamis. Sebagian masyarakat lebih memilih mengikuti 

kegiatan keagamaan atau mengedepankan syariat dibandingkan menjalankan adat secara 

utuh, terutama ketika adat tersebut dianggap menyulitkan secara finansial atau tidak lagi 

relevan dengan kebutuhan sosial masa kini. Namun, terdapat pula masyarakat yang tetap 

memegang teguh adat sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur dan sebagai simbol 

jati diri komunal. 

Dari perspektif tokoh adat, nilai-nilai kearifan lokal yang terkandung dalam Begawe tetap 

dianggap sangat penting dan relevan. Mereka menekankan bahwa inti dari Begawe adalah 

nilai gotong royong dan kebersamaan yang tidak hanya mencakup masyarakat luas, tetapi 

juga relasi internal keluarga besar. Begawe dipandang sebagai ruang yang menyatukan 

kembali anggota keluarga yang tersebar di berbagai wilayah, sehingga hubungan 

kekerabatan dapat diperkuat. Tokoh adat juga menilai bahwa Begawe berfungsi sebagai 

media pewarisan budaya, di mana generasi muda dapat belajar memahami struktur adat, 

simbol-simbol budaya, serta mekanisme sosial yang mengikat masyarakat Sasak. Sejalan 

dengan itu, penelitian budaya juga menegaskan bahwa Begawe berfungsi sebagai sarana 

pendidikan budaya yang mentransmisikan nilai komunal dan identitas etnis kepada generasi 

muda Sasak (Nasri et al., 2024). Dengan demikian, Begawe tidak hanya menjadi tradisi yang 

dipertahankan secara ritual, tetapi juga menjadi instrumen pendidikan budaya bagi generasi 

penerus. 

Selain aspek kebersamaan, informan juga menekankan dimensi identitas dan eksistensi 

budaya yang melekat pada tradisi Begawe. Bagi masyarakat, keberlangsungan Begawe 

menjadi indikator bahwa nilai-nilai lokal masih memiliki ruang dalam kehidupan modern. 

Meski terjadi perubahan dan adaptasi, tradisi ini tetap menjadi penanda karakter masyarakat 

Sasak yang menjunjung tinggi harmoni, kekeluargaan, dan keterikatan sosial. Hal ini 

menunjukkan bahwa Begawe merupakan praktik sosial yang fleksibel dan mampu bertahan 

di tengah perubahan zaman, asalkan nilai-nilai inti seperti gotong royong, penghormatan, 

dan silaturahmi tetap menjadi landasan pelaksanaannya. 

 

 



208  |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series| Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214 

2. Integrasi Nilai Agama dan Adat dalam Pelaksanaan Begawe 

Hasil wawancara dengan para tokoh agama menunjukkan bahwa penyampaian nilai-nilai 

keagamaan dalam tradisi Begawe sangat bergantung pada konteks acara yang sedang 

dilaksanakan. Pada Begawe yang berkaitan dengan prosesi merarik (pernikahan), pesan 

keagamaan biasanya berfokus pada nasihat pernikahan, tanggung jawab suami istri, serta 

pentingnya membangun rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Tokoh agama 

menegaskan bahwa momentum pernikahan merupakan ruang yang tepat untuk 

menanamkan edukasi moral dan spiritual bagi pasangan pengantin. Selain itu, kajian lain 

menegaskan bahwa tradisi pernikahan memiliki fungsi edukatif yang secara langsung 

menanamkan prinsip tanggung jawab, etika keluarga, serta orientasi pada terwujudnya 

rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan warahmah (Ilmi & Sari, 2024). 

Sementara itu, pada Begawe yang dilaksanakan dalam konteks mate (kematian), nilai-

nilai keagamaan yang disampaikan berorientasi pada pengingat tentang kematian, 

pentingnya memperbanyak amal kebaikan, dan urgensi mempersiapkan diri untuk 

kehidupan akhirat. Prosesi dzikir, tahlil, dan doa bersama menjadi bagian integral dalam 

rangkaian Begawe tersebut. Aktivitas keagamaan ini bukan hanya dianggap sebagai ritual 

keagamaan semata, tetapi sekaligus menjadi sarana memperkuat solidaritas sosial dan 

spiritual masyarakat. Terkait upaya menghubungkan ajaran agama dengan nilai-nilai budaya 

lokal dalam Begawe, para tokoh agama menegaskan bahwa integrasi keduanya memiliki 

landasan epistemologis dalam sumber hukum Islam. Mereka merujuk pada Al-Qur’an, Hadis, 

Ijma’, dan Qiyas sebagai sumber utama, serta menempatkan urip sebagai konsep adat dan 

tradisi lokal yang merupakan  bagian dari praktik sosial yang tidak bertentangan dengan 

prinsip agama. Tokoh agama menjelaskan bahwa nilai agama dan adat dapat dipadukan 

selama adat tersebut tidak menyimpang dari nilai-nilai syariat. Dengan demikian, adat Sasak 

dalam Begawe dipahami sebagai ekspresi budaya yang sah selama sejalan dengan nilai moral 

dan spiritual Islam. Pola integrasi ini memungkinkan agama memberikan kerangka normatif, 

sedangkan adat memberikan manifestasi sosial budaya yang kontekstual. 

Dari sisi penerimaan masyarakat terhadap perpaduan adat dan agama, informan dari 

unsur tokoh masyarakat menjelaskan bahwa terjadi perubahan dalam praktik Begawe di 

berbagai komunitas. Beberapa unsur adat yang dahulu sangat kuat kini mulai berkurang, dan 

sebaliknya, unsur-unsur keagamaan semakin menonjol dalam pelaksanaan Begawe. Salah 

satu contohnya terlihat pada penyelenggaraan acara sembilan hari atau nyiwaq dina dalam 

tradisi kematian. Pada masa terdahulu, rangkaian acara tersebut dominan dipengaruhi oleh 

adat, tetapi kini tema kegiatan lebih banyak berpusat pada tahlilan dan yasinan. Pergeseran 

ini menunjukkan bahwa agama mulai diinstitusionalisasikan dalam adat sehingga seolah-

olah praktik keagamaan menjadi bagian dari struktur adat itu sendiri. Masyarakat pada 

umumnya menerima fenomena ini sebagai bentuk adaptasi budaya yang dianggap selaras 

dengan nilai keislaman. 

Pandangan lain muncul dari tokoh adat yang menilai bahwa keberadaan tokoh agama 

dalam Begawe merupakan elemen yang sangat sentral. Tokoh agama dinilai memiliki 

kontribusi besar dalam memperkaya nilai budaya melalui penguatan makna spiritual dalam 

setiap rangkaian Begawe. Dalam acara tujuh hari dan sembilan hari, misalnya, tokoh agama 

berperan penting dalam memimpin pembacaan yasin, tahlil, serta doa bersama. Peran ini 

tidak hanya menguatkan dimensi religius dalam Begawe, tetapi juga mempertegas bahwa 

pelaksanaan tradisi budaya memerlukan legitimasi moral dan spiritual dari tokoh agama. 

Selain itu Sopian Asri menegaskan langsung bahwa : 

 

 



  Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 209 

“Begawe tidak dapat berlangsung dengan baik dan lancar tanpa keterlibatan tokoh 

agama didalamnya karena kita sering meminta pendapat, arahan, dan keputusan dari 

mereka terkait tata laksana prosesi kegiatan. Dan kami percaya Tokoh agama juga 

memiliki kemampuan yang kuat dalam menjaga keseimbangan antara adat dan syariat”. 

 

 Mereka membungkus nilai-nilai budaya dalam kerangka ajaran Islam guna menghindari 

praktik-praktik yang berpotensi menyimpang, namun tetap mempertahankan esensi budaya 

asli masyarakat Sasak. Dengan demikian, integrasi adat dan agama dalam Begawe 

merupakan hasil dari proses negosiasi yang berlangsung secara berkelanjutan antara tokoh 

agama, tokoh adat, dan masyarakat. 

 

3. Peran Tokoh Agama Sebagai Komunikator Budaya dalam Tradisi Begawe 

 Hasil wawancara dengan tokoh agama menunjukkan bahwa mereka memiliki peran 

strategis dalam menjaga keselarasan antara nilai budaya dan nilai agama dalam pelaksanaan 

Begawe. Tokoh agama menegaskan bahwa keterlibatan aktif mereka dalam setiap prosesi 

Begawe sangat diperlukan untuk memastikan bahwa rangkaian kegiatan berjalan sesuai 

dengan prinsip-prinsip keagamaan dan tidak menyimpang dari norma budaya yang berlaku. 

Kehadiran tokoh agama tidak hanya berfungsi sebagai pemimpin ritual, tetapi juga sebagai 

penengah dalam berbagai persoalan yang mungkin muncul selama proses adat berlangsung. 

Dengan demikian, tokoh agama berperan sebagai penjaga integritas nilai budaya dan agama 

agar keduanya tetap harmonis dan tidak bertentangan satu sama lain. Pandangan serupa 

disampaikan oleh tokoh masyarakat yang menegaskan bahwa posisi tokoh agama dalam 

Begawe memiliki signifikansi sosial dan simbolik yang tinggi. Masyarakat menempatkan 

tokoh agama sebagai figur utama yang memimpin prosesi sakral, terutama dalam 

pembacaan doa, dzikir, dan tahlil. Kedudukan ini menjadikan tokoh agama sebagai unsur 

yang tidak terpisahkan dari keberlangsungan acara. Ramli juga menambahkan : 

 

“Bentuk penghormatan masyarakat disini terhadap tokoh agama juga bisa kita lihat dalam 

tradisi penyediaan dulang ( hidangan makanan ) yang khusus diberikan kepada tokoh 

agama yang hadir sebagai simbol penghargaan atas kedudukan mereka, dan hal tersebut 

tidak dijadikan beban oleh masyarakat malahan meraka senang sebagai bentuk 

terimakasih kepada tokoh agama yang sudah ikut berkontribusi”. 

 

Hal ini menunjukkan bahwa peran tokoh agama bukan hanya bersifat spiritual, melainkan 

juga merupakan bagian dari struktur sosial yang dihormati oleh masyarakat. Selain itu, tokoh 

masyarakat juga menjelaskan bahwa pesan-pesan yang disampaikan oleh tokoh agama 

dalam rangkaian Begawe umumnya mudah dipahami oleh masyarakat. Hal ini terjadi karena 

tokoh agama menggunakan bahasa yang komunikatif, santun, dan sesuai dengan konteks 

sosial-budaya masyarakat Sasak. Pesan-pesan tersebut diterima dengan baik terutama ketika 

relevan dengan tujuan pelaksanaan Begawe dan kebutuhan spiritual masyarakat. Meskipun 

demikian, dalam beberapa kesempatan muncul perdebatan ringan sebagai bagian dari 

dinamika sosial yang wajar dalam proses musyawarah. Namun, perdebatan tersebut tidak 

mengurangi wibawa tokoh agama, melainkan menjadi bagian dari proses penyelarasan 

pemahaman antara nilai agama dan praktik budaya.  

 

 

 

 

 



210  |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series| Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214 

 

 
Gambar 2. Bagan Peran Tokoh Agama 

 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa tokoh agama memainkan peran 

multidimensional dalam pelaksanaan Begawe. Mereka tidak hanya menjadi pemimpin 

spiritual, tetapi juga mediator sosial, penjaga tradisi, dan figur otoritatif yang memastikan 

bahwa integrasi antara adat dan agama tetap terpelihara dalam kehidupan masyarakat. 

 

4. Dinamika Sosial dan Praktik Budaya dalam Pelaksanaan Begawe 

Hasil wawancara dengan tokoh agama dan tokoh adat menunjukkan bahwa pelaksanaan 

Begawe merupakan ruang yang memperlihatkan dinamika sosial, praktik budaya, serta 

integrasi antara nilai agama dan adat yang hidup dalam masyarakat Desa Tirtanadi, Lombok 

Timur. Seluruh rangkaian pelaksanaan Begawe, baik dalam konteks merarik (pernikahan) 

maupun kematian, merepresentasikan nilai kebersamaan dan gotong royong. Masyarakat 

terlibat aktif sesuai dengan peran sosial yang terbentuk, di mana laki-laki biasanya 

bertanggung jawab atas pengadaan material seperti kelapa kering, kayu bakar, dan batang 

pisang, sedangkan perempuan berperan dalam mempersiapkan kebutuhan acara, 

menyambut tamu, dan membantu kelancaran seluruh proses. Aktivitas kolektif ini 

menciptakan suasana kebersamaan yang dikenal sebagai betulung (saling membantu), yang 

tidak hanya meringankan beban keluarga pelaksana Begawe, tetapi juga memperkuat 

solidaritas sosial antarwarga. 

Dari perspektif budaya, tokoh adat menjelaskan bahwa Begawe di Desa Tirtanadi 

merupakan praktik adat yang tidak terpisah dari nilai-nilai keagamaan. Pada Begawe merarik, 

misalnya, dahulu terdapat tradisi tepaling, yakni membawa lari mempelai perempuan secara 

diam-diam sebagai simbol ketangguhan laki-laki. Namun, seiring perubahan sosial dan 

pemahaman keagamaan, praktik tersebut semakin ditinggalkan karena dianggap tidak lagi 

relevan serta berpotensi menimbulkan konflik antar keluarga. Saat ini persiapan proses 

merarik dilakukan secara lebih terbuka dan sesuai dengan prinsip syariat serta etika sosial, 

dari proses melamar, musyawarah keluarga, prosesi akad sampai kegiatan nyongkolan (Arak-

arakan pengantin Sasak dari rumah laki-laki menuju rumah perempuan, sebagai 

pengumuman resmi pernikahan setelah proses Merarik ) (Marlina, 2023). 



  Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 211 

 
Gambar 3.  Prosesi Nyongkolan 

 

Begitu pula pada Begawe kematian, masyarakat masih mempertahankan tradisi nelu’ 

(tiga hari), mitu’ (tujuh hari), nyiwa’ ( Sembilan hari ) dan pelayaran (empat puluh hari) sebagai 

bentuk perpaduan antara adat dan ajaran Islam. Pelaksanaan tahlilan pada hari-hari tersebut 

dipahami sebagai sarana pengiriman doa kepada almarhum, sekaligus sebagai momentum 

memperkuat ikatan sosial dan refleksi spiritual bagi keluarga dan masyarakat. 

 

 
Gambar 6. Proses ngelak ares (lauk khas begawe) 

      

Lebih lanjut, tokoh adat menegaskan bahwa masyarakat Desa Tirtanadi memaknai 

Begawe sebagai sarana mempererat hubungan kekeluargaan dan menjaga silaturahmi. 

Kehadiran dalam Begawe menjadi kewajiban moral dan sosial, terutama bagi anggota 

keluarga yang tinggal jauh atau jarang terlibat dalam kegiatan sosial lainnya. Begawe 

dipandang sebagai peristiwa yang menuntut kehadiran karena memiliki nilai spiritual, 

emosional, dan kekerabatan yang tinggi, sehingga ketidakhadiran sering kali dianggap 

sebagai pelanggaran terhadap ikatan kekeluargaan. Dengan demikian, Begawe memainkan 

peran strategis sebagai media memperkuat kohesi sosial dan menjaga kontinuitas hubungan 

antar keluarga dalam komunitas. 

Di sisi lain, tokoh agama mengungkapkan bahwa perubahan dalam pemaknaan Begawe 

juga terjadi seiring berkembangnya corak pemahaman keagamaan masyarakat. Perbedaan 

pandangan antara kelompok Aswaja (Ahlussunnah wal Jamaah) dan kelompok Salafi menjadi 

salah satu faktor yang memengaruhi penerimaan terhadap praktik-praktik tertentu dalam 

Begawe. Masyarakat yang berafiliasi pada Aswaja cenderung mempertahankan pelaksanaan 

Begawe sebagai tradisi yang bernilai sosial dan religius, sedangkan kelompok yang 



212  |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series| Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214 

mengikuti pemahaman Salafi menganggap beberapa rangkaian seperti tahlilan dan 

peringatan hari kematian sebagai praktik yang tidak memiliki dasar syariat dan dikategorikan 

sebagai bid‘ah. Meski demikian, mayoritas masyarakat tetap mempertahankan Begawe 

sebagai tradisi kolektif yang memiliki fungsi sosial, kultural, dan spiritual, sehingga 

pelaksanaannya tetap eksis dan menjadi bagian penting dari identitas budaya masyarakat 

Tirtanadi. 

 

D. SIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Begawe merupakan salah satu bentuk kearifan lokal 

masyarakat Sasak yang berfungsi sebagai ruang interaksi sosial, spiritual, dan budaya. Dalam 

pelaksanaannya, Begawe tidak hanya menjadi wadah untuk mempererat silaturahmi dan solidaritas, 

tetapi juga menjadi simbol kohesi sosial yang mampu menyatukan masyarakat lintas keluarga dan 

generasi. Nilai-nilai kebersamaan dan gotong royong yang tercermin melalui praktik betulung 

menjadi fondasi penting yang memastikan keberlangsungan tradisi ini. Selain itu, berbagai prosesi 

adat seperti merarik, nelu’, mitu’, nyiwa’, dan pelayaran memperlihatkan bagaimana masyarakat 

mempertahankan identitas budaya mereka melalui ritual-ritual yang diwariskan secara turun-

temurun. 

Hasil penelitian juga menegaskan bahwa tokoh agama memiliki peran sentral sebagai 

komunikator budaya yang menjembatani nilai-nilai keagamaan dan adat dalam pelaksanaan Begawe. 

Tokoh agama tidak hanya memberikan legitimasi spiritual melalui nasihat, doa, dzikir, dan tahlil, 

tetapi juga turut memastikan agar Begawe berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip syariat dan tetap 

selaras dengan nilai budaya lokal. Keterlibatan mereka berfungsi sebagai mekanisme pengawasan 

moral untuk mencegah terjadinya penyimpangan serta menjadi mediator dalam penyelesaian 

persoalan adat. Penerimaan masyarakat terhadap pesan tokoh agama juga menunjukkan bahwa 

komunikasi keagamaan yang kontekstual mampu memperkaya makna budaya sekaligus 

memperkuat keharmonisan sosial-keagamaan di lingkungan masyarakat Sasak. 

 

REFERENSI 

Aisy, Mudrikah Rihadhatul, Merta Fairuz Fadia, Marissa Salsabila, and Purwanto Putra. “Perubahan Nilai Dan 

Norma Pada Masyarakat: Studi Sosial Di Era Globalisasi.” Jurnal Cakrawala Akademika 1, no. 6 (2025): 

2202–19. https://doi.org/10.70182/jca.vli6.348. 

Anam, Syaiful, Nilam Handayani, and Khairurrizki Khairurrizki. “Konflik Antar Etnik-Agama Dan Pembangunan 

Perdamaian Di Lombok: Sebuah Eksplorasi Everyday Peace Di Lombok Utara.” RESIPROKAL: Jurnal Riset 

Sosiologi Progresif Aktual 6, no. 2 (2024): 175–96. https://doi.org/10.29303/resiprokal.v6i2.613. 

Aslan, Aslan, and Melyana R Pugu. “Pergeseran Makna Religius: Pengaruh Interaksi Budaya Global Terhadap 

Tradisi Lokal.” In Prosiding Seminar Nasional Indonesia, 3:158–68, 2025. 

https://sociohum.net/index.php/PROSIDINGNASIOANAL. 

Asrifitriani, Asrifitriani, and M Zubair Zubair. “Pelaksanaan Tradisi Banjar Begawe Dan Implementasi Nilai-Nilai 

Pancasila (Studi Desa Suwangi Timur Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur): Pelaksanaan Tradisi 

Banjar Begawe Dan Implementasi Nilai-Nilai Pancasila (Studi Desa Suwangi Timur Kecamatan Sakra.” 

Jurnal Global Citizen: Jurnal Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 11, no. 1 (2022): 34–42. 

https://doi.org/10.33061/jgz.vlli1.7477. 

Denis Pratiwi, Lufita, Yusro Ngadri, and Agita Misriani. “Peran Tokoh Agama Dalam Mengembangkan Sikap 

Moderasi Beragama Di Desa Bangun Rejo, Kecamatan Sukakarya.” Intitut Agama Islam Negeri Curup, 

2025. http://e-theses.raincurup.ac.id/id/eprint/8709. 

Dewi, Kharisma. “Peranan Tokoh Agama Dalam Menanamkan Sikap Moderasi Beragama Pada Generasi Milenial 

Di Dusun Sei Daun Kecamatan Torgamba Kabupaten Labuhan Batu Selatan.” UIN Syekh Ali Hasan Ahmad 

Addary Padangsidimpuan, 2025. http://etd.uinsyahada.ac.id/id/eprint/11816. 

Hadi, Ahmad Abdul, Saskia Maulida, Ulfa Widiawati, Muhammad Fadlullah, Anisa Riskianingsih, and 

Muhammad Sobri. “Analisis Nilai Kearifan Lokal Tapsila, Krama Dan Gama Sebagai Penguatan Karakter 

Siswa.” Renjana Pendidikan Dasar 5, no. 1 (2025): 39–47. 



  Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 213 

https://prospek.unram.ac.id/index.php/renjana/article/view/1307 Karakter Siswa.%22%0A%0ARenjana 

Pendidikan Dasar 5, no. 1 (2025): 39-47. 

Hamzani, Yusri. “Community Economic Empowerment Through the Implementation of Banjar Traditional 

Values.” Jurnal Manajemen & Budaya 4, no. 2 (2024): 81–101. 

https://doi.org/10.51700/manajemen.v4i2.691. 

Hasan, Rozzaqul. “Agama Dalam Pandangan Antropolog: Perspektif Sosial-Budaya.” TAJDID: Jurnal Pemikiran 

Keislaman Dan Kemanusiaan 9, no. 1 (2025): 185–99. https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4315. 

Hidayat, M Hidayat M, Yogi Setiawan, M Hidayat, and Meilysa Ajeng Kartika Putri. “Peran Budaya Lokal Dalam 

Pelestarian Nilai-Nilai Keagamaan: Studi Etnografi Terhadap Komunitas Adat Yang Menjalankan Syariat 

Islam.” KHAZANAH: Jurnal Studi Ilmu Agama, Sosial Dan Kebudayaan 1, no. 1 (2025): 1–11. 

https://jurnalp4i.com/index.php/khazanah. 

Husna, Husna, Maudi Indriani, Mukarromah Mukarromah, and Restu Khaliq. “Nilai Nilai Kearifan Lokal Generasi 

Millenial Di Kota Banjarmasin.” Al-Hiwar Jurnal Ilmu Dan Teknik Dakwah 10, no. 1 (2022): 29–37. 

https://doi.org/10.18592/al-hiwar.v10i1.6935. 

Ilmi, Muhammad Hafidz, and Ramadhanita Mustika Sari. “Nilai-Nilai Bimbingan Dan Konseling Islam Dalam 

Tradisi Pernikahan.” Coution: Journal Counseling and Education 5, no. 1 (2024): 47–62. 

https://doi.org/10.47453/coution.v5i1.1617. 

Marlina, Fitri Oktavia. “Akulturasi Antara Hukum Adat Dan Islam Dalam Tradisi Perkawinan Nyongkolan Suku 

Sasak Di Lombok Timur.” Universitas Islam Indonesia, 2023. dspace.uii.ac.id/123456789/46207. 

Miles, Mathew B, A Michael Huberman, Tjetjep Rohendi Rohidi, and Mulyarto. Analisis Data Kualitatif: Buku 

Sumber Tentang Metode Metode Baru. Penerbit Universitas Indonesia (UI-Press), 1992. 

Muhsinah, Muhsinah. “Analisis Peran Dakwah Sebagai Alat Transformasi Sosial: Tantangan Dan Strategi 

Komunikasi Dalam Konteks Masyarakat Modern.” Jurnal Komunikasi Dan Media 1, no. 1 (2024): 160–75. 

https://ittishal.org/index.php/jkm/article/view/34. 

Nasri, Ulyan, Yunita Indinabila, and Abdul Haris Rasyidi. “Sasak Language in Rituals and Traditions: An 

Anthropological Analysis of Communication in the Lombok Community.” Sabda: Jurnal Kajian 

Kebudayaan 19, no. 2 (2024): 89–99. https://doi.org/10.14710/sabda.19.2.89-99. 

Pebriyanto, Edwin, and Ali Hasan Siswanto. “Kearifan Lokal Dan Multikulturalisme Dalam Dakwah Nusantara: 

Revitalisasi Nilai Lokal Dalam Merespons Globalisasi.” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 6 (2025): 

756–61. https://doi.org/10.59435/menulis.vli6.427. 

Putri, Rizkika. “Implementasi Internalisasi Nilai Silaturahim Melalui Tradisi Tujak Ragi Belek Di Desa Rumbuk 

Lombok Timur.” Risâlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 10, no. 3 (2024): 1287–99. 

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v1013.1116. 

Ramdani, Vina Tri. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Begibung Pada Masyarakat Sasak Di Dusun 

Tanggak Lombok Tengah.” Jurnal Pendidikan, Sains, Geologi, Dan Geofisika (GeoScienceEd Journal) 6, 

no. 1 (2025): 557–62. https://doi.org/10.29303/goescienceed.v6i1.597. 

Sakoan, Siskawaty. “Agama Dan Pembentukan Karakter Generasi Alfa Di Era Postdigital.” Jurnal Teruna Bhakti, 

2024. https://doi.org/10.47131/jtb.v6i2.201. 

Supriadin, Irwan, and Musafir Pababari. “Dialektika Dan Proses Inkulturasi Agama Dan Budaya Lokal Di 

Indonesia.” Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 16, no. 2 (2024): 226–35. 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3330. 

Syahroni, Moch Irfan, and Muhammad Rofiq. “Aktualisasi Paham Ahlussunnah Wal Jamaah Masyarakat Hollo 

Maluku Tengah Di Dalam Penguatan Pendidikan Agama Islam.” AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora (E-ISSN 2745-4584) 5, no. 2 (2025): 1621–43. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/almikraj. 

Syifa, Walina. “Al-Ijtima ’ I : Jurnal Pengabdian Masyarakat Volume 1 Nomor 2 Desember ( 2024 ) E-ISSN 3062-

9411 Integrasi Pendidikan Agama Islam Dan Budaya Lokal Sebagai Pendekatan Strategis Untuk 

Meningkatkan Relevansi Dan Efektivitas Pendidikan Agama Di Masyarakat AL-” 1, no. 2 (2024): 149–72. 

https://barkah.my.id/e-journal/index.php/Al-Ijtima/article/view/192. 

Titarani, Rahma Dhiya, Sharma Ayu Setyaningsih, and Rahma Kamila. “Konsep Silaturahmi Sebagai Bentuk 

Persatuan Dalam Bangsa Indonesia.” Islamologi: Jurnal Ilmiah Keagamaan 1, no. 2 (2024): 725–34. 

https://jipkm.com/index.php/islamologi/article/view/147. 

Ubaidi, Muh Izzat, and Fakhrudin Aziz. “Konstruksi Sosial Dalam Tradisi Begawe Pada Masyarakat Dusun 

Tibulilin Lombok Tengah.” TAMADDUN: Jurnal Ilmu Sosial, Seni, Dan Humaniora 2, no. 2 (2024): 73–80. 



214  |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series| Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214 

https://doi.org/10.70115/tamaddun.v2i2.189. 

Zainuddin, Zulfa, Abdul Mutholib, Rahmat Ramdhani, and Era Octafiona. “Dinamika Sosial Masyarakat Muslim: 

Studi Kasus Tentang Interaksi Antara Agama Dan Budaya Lokal Di Indonesia.” Jurnal Kolaboratif Sains 7, 

no. 5 (2024): 1777–87. https://doi.org/doi.org/10.56338/jks.v7i5.5358. 

 


