Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series
https://journalummat.ac.id/index.php/ics

Vol. 1 No. 3, December 2025, pp. 202-214

Tokoh Agama Sebagai Komunikator Budaya:
Analisis Kearifan Lokal Begawe dalam Komunikasi Sosial Keagamaan di

Lombok

Suswandi?, Sukarta'’, Endang Rahmawati?
1Universitas Muhammadiyah Mataram, Indonesia

suswandi214@gmail.com

ABSTRACT

Keywords:

Religious leaders;
Cultural communicators;
Begawe,

Sasak community

Abstract: This study aims to analyze the role of religious leaders as cultural
communicators in the Begawe tradition of the Sasak community in Lombok.
Begawe, as a form of local wisdom, represents a social interaction space rich in the
values of togetherness, mutual cooperation, and social cohesion. Using a qualitative
approach with discourse analysis, this research explores the narratives, meanings,
and practices of socio-religious communication that emerge through the
involvement of religious leaders, traditional leaders, and community members. Data
were collected through in-depth interviews, observation, and documentation
involving six informants with cultural, social and religious authority. The findings
indicate that religious leaders play a strategic role in integrating religious and
customary values by delivering contextual moral and spiritual messages during the
Begawe rituals, both in marriage (merarik) and funeral processes. They function as
cultural mediators, guardians of harmony between religious teachings and
customary rituals, and authoritative figures who ensure that cultural practices
remain aligned with Islamic principles. The studly also identifies social dynamics that
influence the implementation of Begawe, including the rise of religious awareness,
shifting interpretations of tradition due to modern social developments, and
variations n religious orientations between Aswaja and Salafi groups.

Kata Kunci:
Pemimpin agama;
Komunikator budaya;
Begawe;

Komunitas Sasak

Abstrak Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran pemimpin agama
sebagai komunikator budaya dalam tradisi Begawe komunitas Sasak di Lombok.
Begawe, sebagai bentuk kebijaksanaan lokal, mewakili ruang interaksi sosial yang
kaya akan nilai-nilai kebersamaan, kerja sama mutual, dan kohesi sosial. Dengan
pendekatan kualitatif dan analisis wacana, penelitian ini mengeksplorasi narasi,
makna, dan praktik komunikasi sosial-religius yang muncul melalui keterlibatan
pemimpin agama, pemimpin tradisional, dan anggota komunitas. Data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi yang
melibatkan enam informan yang memiliki otoritas budaya, sosial, dan agama.
Temuan menunjukkan bahwa pemimpin agama memainkan peran strategis dalam
mengintegrasikan nilai-nilai agama dan adat dengan menyampaikan pesan moral
dan spiritual yang kontekstual selama ritual Begawe, baik dalam proses pernikahan
(merarik) maupun pemakaman. Mereka berfungsi sebagai mediator budaya,
penjaga harmoni antara ajaran agama dan ritual adat, serta figur otoritatif yang
memastikan praktik budaya tetap sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Studi ini
juga mengidentifikasi dinamika sosial yang mempengaruht implementasi Begawe,
termasuk meningkatnya kesadaran agama, perubahan interpretasi tradisi akibat
perkembangan sosial modern, dan perbedaan orientasi agama antara kelompok
Aswaja dan Salafi.

Article History:
Received :01-11-2025
Accepted :30-12-2025

o0

This is an open access article under the CC-BY-SA license

*

202


https://journal.ummat.ac.id/index.php/ics
mailto:suswandi214@gmail.com

Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 203

A. LATAR BELAKANG

Tokoh agama menempati posisi yang strategis sebagai agen sosial yang tidak hanya berperan
dalam penyampaian ajaran dan pesan-pesan keagamaan, tetapt juga memiliki tanggung jawab
penting dalam menjaga keharmonisan kehidupan bermasyarakat (Dewi, 2025). Dengan otoritas
moral dan spiritual yang dimilikinya, tokoh agama kerap menjadi figur panutan dan sumber rujukan
dalam menghadapi berbagai persoalan sosial, etika, maupun budaya. Melalut aktivitas dakwah,
pembinaan umat, serta keterlibatan dalam dinamika sosial, mereka berkontribusi dalam membentuk
pandangan masyarakat, meneguhkan nilai-nilat moral, dan menanamkan prinsip-prinsip etis yang
menjadi pedoman perilaku sosial. Selain itu, tokoh agama berfungsi sebagai penghubung antara
nilai-nilat ajaran agama dengan realitas kehidupan sehari-hari, dengan menafsirkan dan
mengontekstualisasikan ajaran tersebut agar tetap selaras dengan kebutuhan dan perkembangan
masyarakat. Oleh karena itu, peran tokoh agama tidak hanya terbatas pada aspek spiritual, melainkan
juga memiliki makna sosial yang mendalam dalam memperkuat kohest sosial, menginternalisasi
nilai-nilat kemanusiaan, serta mewujudkan kehidupan masyarakat yang harmonis dan berkeadaban.

Komunikasi keagamaan secara fundamental selalu terkait erat dengan konteks budaya di mana
proses komunikasti tersebut terjadi. Budaya berperan sebagai kerangka interpretatif yang
memengaruht cara masyarakat memahami, menghayati, dan mengimplementasikan ajaran agama
dalam kehidupan sehari-hari (Syifa, 2024). Melalui nilai-nilai, simbol-simbol, serta tradisi lokal yang
berkembang, pesan-pesan keagamaan memperoleh bentuk dan makna yang sesuai dengan karakter
sosial suatu komunitas. Dalam konteks masyarakat multikultural seperti di Lombok, keberagaman
budaya dan sistem nilat yang dianut menjadi elemen penting dalam menentukan keberhasilan
komunikast sosial keagamaan (Anam et al, 2024). Kehadiran unsur budaya lokal tidak hanya
memperkaya manifestasi religius masyarakat, tetapi juga menjadi sarana untuk menjembatani antara
norma-norma keagamaan dan praktik sosial yang telah mengakar (Supriadin & Pababari, 2024). Oleh
karena itu, pemahaman terhadap dimensi budaya lokal merupakan aspek esensial dalam upaya
membangun komunikasi keagamaan yang efektif, kontekstual, serta mampu memperkuat harmont
sosial di tengah pluralitas masyarakat.

Kearifan lokal dapat dipahami sebagat seperangkat nilai-nilai tradisional yang diwariskan dari
generasi ke generasi dan berfungsi sebagai pedoman dalam membentuk tatanan perilaku sosial
masyarakat (Husna et al., 2022) Nilai-nilai tersebut tidak hanya mencerminkan identitas dan karakter
budaya suatu komunitas, tetapi juga mengandung prinsip moral serta etika yang mengatur
hubungan antarindividu maupun antara manusia dengan lingkungannya. Dalam konteks masyarakat
Sasak di Lombok, wujud nyata dari kearifan lokal tersebut dapat ditemukan dalam tradisi Begawe,
yaknti suatu ritual sosial-budaya yang mencerminkan kehidupan kolektif dan semangat kebersamaan
(Hadi et al,, 2025). Tradist ini sarat dengan nilat gotong royong, religiusitas, serta solidaritas sosial
yang memperkuat kohest dan harmoni di antara anggota masyarakat. Lebih jauh, Begawe berfungsi
sebagai ruang interaksi sosial dan komunikasi lintas kelompok, termasuk antara tokoh agama dan
masyarakat, yang memungkinkan terjadinya pertukaran nilai, makna, dan pengalaman sosial (Ubaidi
& Aziz, 2024). Melalui praktik tersebut, terjadi integrasi antara nilai-nilai budaya lokal dan ajaran
keagamaan yang pada akhirnya memperkaya dinamika kehidupan sosial dan spiritual masyarakat
Lombok.

Tokoh agama memiliki peran yang tidak terbatas pada penyampaian ajaran keagamaan semata,
melainkan juga berfungsi sebagai mediator yang menjembatanti nilai-nilai budaya lokal dengan
ajaran agama (Syahroni & Rofig, 2025). Dalam konteks kehidupan sosial yang diwarnai oleh
keberagaman tradisi dan kearifan lokal, tokoh agama berperan penting dalam menafsirkan serta
menyesuaikan ajaran agama agar tetap relevan dengan sistem nilai dan norma adat yang berlaku di
masyarakat (Hidayat et al., 2025). Melalut kemampuan mereka dalam mengartikulasikan pesan-
pesan keagamaan dalam bentuk simbol, bahasa, dan praktik budaya yang akrab bagi masyarakat
setempat, tokoh agama membantu menciptakan pemahaman yang lebih kontekstual dan mudah



204 |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series | Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214

diterima. Peran tersebut tampak nyata dalam pelaksanaan tradisi Begawe di kalangan masyarakat
Sasak di Lombok, di mana tokoh agama kerap memberikan nasthat, doa, serta pesan moral yang
memperkaya dimensi spiritual dart kegiatan tersebut (Ramdani, 2025). Kehadiran mereka tidak hanya
memperkuat legitimasi religius dalam pelaksanaan ritual sosial, tetapi juga menjadi sarana efektif
untuk mengintegrasikan nilai-nilat agama dan budaya lokal, sehingga tercipta harmoni dalam praktik
komunikast sosial-keagamaan masyarakat (Zainuddin et al., 2024).

Perkembangan sosial di Lombok yang dipicu oleh modernisasi, kemajuan teknologi digital, serta
meningkatnya mobilitas masyarakat telah membawa dampak yang cukup signifikan terhadap pola
interaksi sosial dan praktik keagamaan. Arus informasi yang cepat dan paparan terhadap budaya
global menyebabkan terjadinya pergeseran nilat di masyarakat, yang sebelumnya sangat berpegang
pada tradisi dan kearifan lokal (Aisy et al., 2025). Pergeseran int berpotensi menimbulkan ketegangan
antara nilai-nilai modern yang bersifat individualistik dengan nilai-nilai tradisional yang menekankan
kebersamaan dan solidaritas (Aslan & Pugu, 2025). Dalam situasi tersebut, tokoh agama dituntut
untuk mampu menyesuaikan strategi komunikast mereka agar pesan-pesan keagamaan tetap efektif
dan kontekstual dengan kondisi sosial yang terus berubah (Muhsinah, 2024). Adaptasi tersebut
menuntut pemahaman yang mendalam terhadap dinamika wacana budaya, sehingga pesan
keagamaan dapat diterima oleh masyarakat, relevan dengan konteks sosial, dan sekaligus berperan
dalam memelihara harmoni serta keseimbangan nilat di tengah masyarakat yang mengalamt
transformasi sosial.

Meskipun berbagai penelitian telah membahas peran tokoh agama dalam kehidupan sosial dan
keagamaan, kajian yang menyoroti tokoh agama sebagai komunikator budaya melalui pendekatan
analisis wacana masih tergolong terbatas. Sebagian besar penelitian lebth menitikberatkan pada
dimensi ritual dan religius, sehingga hanya sedikit yang mengulas bagaimana tokoh agama
menafsirkan, mengomunikasikan, dan merepresentasikan nilai-nilai budaya lokal dalam konteks
komunikast sosial-keagamaan (Hasan, 2025). Kondist int menunjukkan adanya celah penelitian yang
menuntut perhatian lebth, khususnya dalam memahamt peran tokoh agama sebagai agen budaya
yang berperan aktif dalam membentuk, menyebarluaskan, dan memberi makna terhadap wacana
kearifan lokal (Sakoan, 2024).

Sejumlah penelitian terdahulu menunjukkan keterkaitan yang erat dengan fokus kajian ini. Salah
satu di antaranya adalah penelitian yang dilakukan oleh Solihin dan Al-Farist yang mengkajt integrasi
nilai-nilai pendidikan Islam dengan budaya Jawa melalut pemikiran Emha Ainun Nadjib. Syifa (2024).
memperlihatkan bahwa tokoh agama memiliki peran penting sebagai mediator yang mampu
menjembatani ajaran Islam dengan kearifan lokal, sehingga nilai-nilai keagamaan dapat dipahami,
diterima, dan diinternalisasi secara lebih kontekstual dalam kehidupan masyarakat Melalui kajiannya
tentang dakwah Islam dan budaya lokal menegaskan pentingnya resepsi agama dalam konteks
kultur Nusantara, meski belum dikaji melalui pendekatan analisis wacana. Sementara itu, Pebriyanto
& Siswanto (2025) menyoroti revitalisast nilai-nilai lokal dalam dakwah multikultural sebagat upaya
menghadapt arus globalisasi, namun belum secara khusus menelaahnya dalam konteks komunikast
sosial-keagamaan masyarakat Lombok. Penelitian int berupaya mengisi kesenjangan tersebut
dengan menelaah proses konstruksi dan pemaknaan wacana kearifan lokal Begawe dalam interaksi
sosial-keagamaan masyarakat Sasak di Lombok Dengan demikian, studi int diharapkan dapat
memperkaya khazanah teori komunikast dan studi keagamaan, sekaligus memperdalam
pemahaman mengenat integrasi antara nilai-nilai budaya lokal dan praktik keagamaan dalam
dinamika sosial masyarakat.

Penelitian int dirancang dengan tujuan untuk memberikan pemahaman yang mendalam
mengenai peran tokoh agama dalam konteks sosial-budaya masyarakat Lombok. Pertama, penelitian
int bertujuan menganalisis peran tokoh agama sebagai komunikator budaya dalam tradist Begawe,
khususnya dalam penyampaian nilai-nilai keagamaan yang selaras dengan norma dan praktik
budaya lokal. Kedua, penelitian int berupaya mengidentifikasi dan mengeksplorasi bentuk-bentuk



Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 205

wacana kearifan lokal yang muncul dalam praktik komunikasi sosial-keagamaan, sehingga dapat
diketahui cara pesan-pesan budaya dan moral disampaikan, diterima, dan dimaknat oleh masyarakat.
Ketiga, penelitian int bertujuan untuk menjelaskan relevansi peran tokoh agama dalam memperkuat
kohesi sosial serta menjaga kelestarian nilai-nilai budaya lokal, sehing ga kontribusi mereka tidak
hanya bersifat religius, tetapi juga sosial dan kultural. Dengan demikian, peneliti meneliti tentang
Tokoh Agama Sebagai Komunikator Budaya: Analisis Kearifan Lokal Begawe Dalam Komunikasi
Sosial Keagamaan di Lombok.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis wacana untuk
mengkaji peran tokoh agama sebagai komunikator budaya dalam praktik kearifan lokal begawe di
Lombok. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian int berfokus pada pemahaman makna, nilai,
serta proses komunikasi sosial-keagamaan yang terjalin dalam konteks budaya lokal. Melalui
pendekatan ini, peneliti berupaya menggali secara mendalam bagaimana tokoh agama berperan
dalam menafsirkan, menyampaikan, dan melestarikan nilai-nilai kearifan lokal dalam interaksi sosial
masyarakat. Jenis penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif, yang bertujuan menggambarkan secara
sistematis dan mendalam bentuk-bentuk komunikasi sosial-keagamaan yang terjadi dalam tradisi
begawe. Analisis wacana digunakan untuk menelaah narasi, simbol, dan pesan yang terkandung
dalam tuturan tokoh agama dan masyarakat, baik dalam konteks ritual keagamaan maupun interaksi
sosial sehari-hari. Dengan demikian, penelitian int tidak hanya mengungkap ist pesan keagamaan,
tetapti juga struktur makna dan strategi komunikast yang digunakan untuk mempertahankan nilat-
nilat budaya lokal.

Sumber data terdirt dart enam informan utama, yaitu dua tokoh agama, dua masyarakat, dan dua
tokoh adat atau budaya. Pemilihan informan dilakukan secara purposive sampling, yaitu berdasarkan
pertimbangan bahwa para informan memiliki pemahaman mendalam dan keterlibatan aktif dalam
kegiatan begawe. Tokoh agama dipilih karena mereka berperan penting dalam memberikan
legitimasi religius terhadap praktik budaya tersebut. Masyarakat dipilth karena memiliki otoritas
sosial dan pengetahuan lokal yang kuat, sedangkan tokoh adat atau tokoh budaya dilibatkan untuk
memahamt bagaimana nilai-nilait dan praktik tradisi begawe dijaga, diwariskan, serta diadaptasikan
dalam kehidupan masyarakat. Tokoh adat atau budaya dianggap memiliki otoritas kultural yang
mampu menjelaskan makna, simbol, serta proses ritual dalam begawe, sehingga kehadiran mereka
penting untuk memberikan perspektif mendalam mengenai keberlanjutan tradisi.

‘-[ Pengumpulan }—, [ Penyajian Data ]
| Data

l Verifikasy/
[ Reduksi Data ] — Penarikan
Kesimpulan

Gambar 1. Kompenan Analisis data (Miles & Huberman)



206 |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series | Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214

Gambar 1 menjelaskan alur metode penelitian tersebut menggambarkan tahapan penelitian
kualitatif deskriptif yang mengkaji peran tokoh agama sebagai komunikator budaya dalam tradisi
begawe di Lombok. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk memahami makna, nilai,
dan proses komunikasi sosial-keagamaan dalam konteks budaya lokal. Subjek penelitian dipilih
secara purposive sampling, melibatkan tokoh agama, masyarakat, dan tokoh adat atau budaya yang
memiliki pemahaman serta keterlibatan aktif dalam tradisi begawe. Data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, observasi non partisipatif, dan dokumentasi untuk memperoleh pemahaman
yang komprehensif. Analisis data dilakukan dengan model interaktif Miles dan Huberman melalut
tahap reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi (Rijali, 2019). Selain itu,
digunakan analisis wacana untuk menelusuri makna simbolik dan strategi komunikast dalam praktik
begawe. Keabsahan data dijaga melalui triangulast sumber dan metode untuk memastikan
konsistensi serta validitas hasil penelitian.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Begawe merupakan suatu bentuk kegiatan adat yang lazim dilaksanakan oleh masyarakat Suku
Sasak dalam berbagat momentum penting, seperti peristiwa merarik (pernikahan), mate (kematian),
maupun acara hajatan lainnya (ASRIFITRIANI & Zubair, 2022). Pada pelaksanaan Begawe, Masyarakat
baik keluarga dekat maupun keluarga jauh umumnya hadir dan menunjukkan antusiasme melalut
praktik tolong-menolong dan gotong royong demi menyukseskan rangkaian acara tersebut. Setiap
individu yang terlibat dalam Begawe memiliki pembagian tugas tertentu sesuai perannya masing-
masing.

Salah satu ciri khas pada tradist Begawe terletak pada hidangan yang diolah oleh para ran (juru
masak). Hidangan tersebut hanya disajikan khusus pada saat Begawe, yaitu ares, makanan yang
dibuat dari pelepah pisang muda yang diiris tipis kemudian dimasak menggunakan bumbu-bumbu
khusus. Ares menjadi menu wajib yang selalu hadir dalam setiap pelaksanaan Begawe (Putri, 2024).
Keterlibatan masyarakat dalam tradist int memiliki signifikansi yang besar, sebab partisipasi kolektif
tersebut merupakan salah satu unsur utama yang memastikan keberlangsungan dan kelestarian
tradisi Begawe dalam kehidupan sosial masyarakat Sasak (Hamzani, 2024).

1. Kearifan Lokal Terhadap Tradisi Begawe

Hasil wawancara menunjukkan bahwa para tokoh agama di Desa Tirtanadi, Lombok
Timur, memandang tradist Begawe sebagai bagian penting dari kehidupan sosial budaya
masyarakat Sasak. Mereka menilai bahwa tradisi int berfungsi sebagai wadah untuk menjalin
dan memperkuat hubungan silaturahmi antar warga (Silaturahim atau silaturahmt artinya
menyambung tali kasth sayang atau mempererat hubungan kekeluargaan, kekerabatan, atau
pertemanan (Titarani et al, 2024)). Bagi tokoh agama, penyelenggaraan Begawe
memungkinkan masyarakat untuk saling bertemu, berkumpul, dan memperbarui hubungan
kekeluargaan, baik dengan tetangga dekat, kerabat, sahabat, maupun keluarga besar yang
tinggal jauh dart desa. Momentum tersebut dipahami sebagat proses rekonstruksi sosial, di
mana hubungan yang renggang atau jarang terjalin dalam kehidupan sehari-hari dapat
kembali erat melalut interaksi langsung selama rangkaian kegiatan Begawe. Temuan ini
sejalan dengan penelitian yang menegaskan bahwa Begawe merupakan arena penguatan
modal sosial dan kebersamaan dalam komunitas Sasak (Ubaidi & Aziz, 2024).

Tokoh masyarakat juga memberikan pandangan yang sejalan. Mereka menegaskan
bahwa Begawe memiliki makna fundamental sebagai ruang kebersamaan yang
merefleksikan identitas sosial masyarakat Sasak. Tradisi ini tidak hanya dipahami sebagai
aktivitas seremonial, tetapi juga sebagai praktik sosial yang memupuk solidaritas dan
kekompakan. Dalam setiap pelaksanaannya, masyarakat Desa Tirtanadi menunjukkan bentuk
gotong royong yang kuat, baik dalam pembagian tugas, pelaksanaan acara, maupun



Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 207

penyelesaian kegiatan. Gotong royong tersebut terjadi secara natural dan didasari oleh nilai
saling membantu begawe yang telah diwariskan secara turun-temurun. Penelitian Hidayat
juga menunjukkan bahwa Begawe berfungsi sebagai mekanisme reproduksi identitas kolektif
serta memperkuat hubungan sosial antaranggota komunitas. Dengan demikian, tradisi
Begawe memperlihatkan cara masyarakat Sasak mempertahankan nilai-nilai komunal dan
rasa memiliki terhadap lingkungan sosialnya.

Salah satu aspek budaya yang masih terlihat secara kuat adalah pelaksanaan sorong
serahyaitu prosesi yang tidak hanya bersifat simbolis, tetapi juga sarat makna filosofis terkait
tanggung jawab, penghormatan, dan penyatuan dua keluarga besar terutama dalam konteks
Begawe Merarik (acara yang diselenggarakan ketika menikah). Tokoh masyarakat
menjelaskan bahwa sorong serah dianggap sebagai mekanisme penguatan struktur sosial, di
mana keluarga kedua mempelai bersepakat untuk menjalin hubungan baru yang dilandasi
oleh nilai kesopanan, etika sosial, serta kehormatan adat. Kehadiran prosesi tersebut
menunjukkan bahwa meskipun terjadi perubahan pada beberapa aspek adat, bagian-bagian
tertentu tetap dijaga karena memiliki nilat identitas yang tidak tergantikan.

Meskipun demikian, wawancara juga mengungkapkan adanya perubahan sosial yang
mulat memengaruhi pelaksanaan tradisi Begawe. Beberapa narasumber menyatakan bahwa
sebagian unsur adat sudah mengalami pengurangan dalam penerapannya, terutama di
tingkat masyarakat akar rumput. Pergeseran int dipengaruhi oleh dua faktor utama, yaitu
meningkatnya kesadaran keagamaan masyarakat dan adanya penyesuaian terhadap kondisi
sosial ekonomi yang semakin dinamis. Sebagian masyarakat lebih memilth mengikuti
kegiatan keagamaan atau mengedepankan syariat dibandingkan menjalankan adat secara
utuh, terutama ketika adat tersebut dianggap menyulitkan secara finansial atau tidak lagi
relevan dengan kebutuhan sosial masa kini. Namun, terdapat pula masyarakat yang tetap
memegang teguh adat sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur dan sebagat simbol
jati dirt komunal.

Dari perspektif tokoh adat, nilai-nilai kearifan lokal yang terkandung dalam Begawetetap
dianggap sangat penting dan relevan. Mereka menekankan bahwa inti dari Begawe adalah
nilat gotong royong dan kebersamaan yang tidak hanya mencakup masyarakat luas, tetapi
juga relast internal keluarga besar. Begawe dipandang sebagai ruang yang menyatukan
kembali anggota keluarga yang tersebar di berbagai wilayah, sehingga hubungan
kekerabatan dapat diperkuat. Tokoh adat juga menilai bahwa Begawe berfungsi sebagai
media pewarisan budaya, di mana generasi muda dapat belajar memahami struktur adat,
simbol-simbol budaya, serta mekanisme sosial yang mengikat masyarakat Sasak. Sejalan
dengan itu, penelitian budaya juga menegaskan bahwa Begawe berfungsi sebagal sarana
pendidikan budaya yang mentransmisikan nilai komunal dan identitas etnis kepada generasi
muda Sasak (Nasri et al., 2024). Dengan demikian, Begawe tidak hanya menjadi tradisi yang
dipertahankan secara ritual, tetapi juga menjadi instrumen pendidikan budaya bagi generast
penerus.

Selain aspek kebersamaan, informan juga menekankan dimensi identitas dan eksistenst
budaya yang melekat pada tradisi Begawe. Bagi masyarakat, keberlangsungan Begawe
menjadi indikator bahwa nilai-nilat lokal masih memiliki ruang dalam kehidupan modern.
Meski terjadi perubahan dan adaptasi, tradisi ini tetap menjadi penanda karakter masyarakat
Sasak yang menjunjung tinggi harmoni, kekeluargaan, dan keterikatan sosial. Hal ini
menunjukkan bahwa Begawe merupakan praktik sosial yang fleksibel dan mampu bertahan
di tengah perubahan zaman, asalkan nilai-nilai inti seperti gotong royong, penghormatan,
dan silaturahmt tetap menjadi landasan pelaksanaannya.



208 |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series | Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214

2. Integrasi Nilai Agama dan Adat dalam Pelaksanaan Begawe

Hasil wawancara dengan para tokoh agama menunjukkan bahwa penyampaian nilai-nilai
keagamaan dalam tradisi Begawe sangat bergantung pada konteks acara yang sedang
dilaksanakan. Pada Begawe yang berkaitan dengan prosesi merarik (pernikahan), pesan
keagamaan biasanya berfokus pada nasihat pernikahan, tanggung jawab suami istri, serta
pentingnya membangun rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Tokoh agama
menegaskan bahwa momentum pernikahan merupakan ruang yang tepat untuk
menanamkan edukasi moral dan spiritual bagi pasangan pengantin. Selain itu, kajian lain
menegaskan bahwa tradisi pernikahan memiliki fungsi edukatif yang secara langsung
menanamkan prinsip tanggung jawab, etika keluarga, serta orientasi pada terwujudnya

rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan warahmah (Ilmi & Sari, 2024).

Sementara itu, pada Begawe yang dilaksanakan dalam konteks mate (kematian), nilai-
nilat keagamaan yang disampaikan berorientasi pada pengingat tentang kematian,
pentingnya memperbanyak amal kebaikan, dan urgensi mempersiapkan dirt untuk
kehidupan akhirat. Prosesi dzikir, tahlil, dan doa bersama menjadi bagian integral dalam
rangkaian Begawe tersebut. Aktivitas keagamaan ini bukan hanya dianggap sebagai ritual
keagamaan semata, tetapi sekaligus menjadi sarana memperkuat solidaritas sosial dan
spiritual masyarakat. Terkait upaya menghubungkan ajaran agama dengan nilai-nilat budaya
lokal dalam Begawe, para tokoh agama menegaskan bahwa integrasi keduanya memiliki
landasan epistemologis dalam sumber hukum Islam. Mereka merujuk pada Al-Qur‘an, Hadis,
ljma’, dan Qiyas sebagai sumber utama, serta menempatkan wurip sebagat konsep adat dan
tradisi lokal yang merupakan bagian dari praktik sosial yang tidak bertentangan dengan
prinsip agama. Tokoh agama menjelaskan bahwa nilai agama dan adat dapat dipadukan
selama adat tersebut tidak menyimpang dart nilai-nilat syariat. Dengan demikian, adat Sasak
dalam Begawe dipahami sebagai ekspresi budaya yang sah selama sejalan dengan nilat moral
dan spiritual Islam. Pola integrasi ini memungkinkan agama memberikan kerangka normatif,

sedangkan adat memberikan manifestasi sosial budaya yang kontekstual.

Dari sist penerimaan masyarakat terhadap perpaduan adat dan agama, informan dari
unsur tokoh masyarakat menjelaskan bahwa terjadi perubahan dalam praktik Begawe di
berbagai komunitas. Beberapa unsur adat yang dahulu sangat kuat kini mulat berkurang, dan
sebaliknya, unsur-unsur keagamaan semakin menonjol dalam pelaksanaan Begawe. Salah
satu contohnya terlihat pada penyelenggaraan acara sembilan hari atau nyiwaq dina dalam
tradist kematian. Pada masa terdahulu, rangkaian acara tersebut dominan dipengaruhi oleh
adat, tetapt kini tema kegiatan lebih banyak berpusat pada tahlilan dan yasinan. Pergeseran
int menunjukkan bahwa agama mulat diinstitusionalisasikan dalam adat sehingga seolah-
olah praktik keagamaan menjadi bagian dari struktur adat itu sendiri. Masyarakat pada
umumnya menerima fenomena int sebagai bentuk adaptasi budaya yang dianggap selaras

dengan nilat keislaman.

Pandangan lain muncul dart tokoh adat yang menilai bahwa keberadaan tokoh agama
dalam Begawe merupakan elemen yang sangat sentral. Tokoh agama dinilai memiliki
kontribusi besar dalam memperkaya nilai budaya melalut penguatan makna spiritual dalam
setiap rangkaian Begawe. Dalam acara tujuh hart dan sembilan hari, misalnya, tokoh agama
berperan penting dalam memimpin pembacaan yasin, tahlil, serta doa bersama. Peran ini
tidak hanya menguatkan dimensi religius dalam Begawe, tetapi juga mempertegas bahwa
pelaksanaan tradist budaya memerlukan legitimasi moral dan spiritual dari tokoh agama.

Selain itu Sopian Asri menegaskan langsung bahwa :



Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 209

“Begawe tidak dapat berlangsung dengan baik dan lancar tanpa keterlibatan tokoh
agama didalamnya karena kita sering meminta pendapat, arahan, dan keputusan dari
mereka terkait tata laksana prosesi kegiatan. Dan kami percaya Tokoh agama juga
memiliki kemampuan yang kuat dalam menjaga keseimbangan antara adat dan syariat’.

Mereka membungkus nilai-nilat budaya dalam kerangka ajaran Islam guna menghindart
praktik-praktik yang berpotensi menyimpang, namun tetap mempertahankan esensi budaya
asli masyarakat Sasak. Dengan demikian, integrasi adat dan agama dalam Begawe
merupakan hasil dari proses negosiasi yang berlangsung secara berkelanjutan antara tokoh
agama, tokoh adat, dan masyarakat.

. Peran Tokoh Agama Sebagai Komunikator Budaya dalam Tradisi Begawe

Hasil wawancara dengan tokoh agama menunjukkan bahwa mereka memiliki peran
strategis dalam menjaga keselarasan antara nilat budaya dan nilat agama dalam pelaksanaan
Begawe. Tokoh agama menegaskan bahwa keterlibatan aktif mereka dalam setiap prosest
Begawe sangat diperlukan untuk memastikan bahwa rangkaian kegiatan berjalan sesuat
dengan prinsip-prinsip keagamaan dan tidak menyimpang darit norma budaya yang berlaku.
Kehadiran tokoh agama tidak hanya berfungsi sebagai pemimpin ritual, tetapi juga sebagat
penengah dalam berbagai persoalan yang mungkin muncul selama proses adat berlangsung.
Dengan demikian, tokoh agama berperan sebagat penjaga integritas nilai budaya dan agama
agar keduanya tetap harmonis dan tidak bertentangan satu sama lain. Pandangan serupa
disampaikan oleh tokoh masyarakat yang menegaskan bahwa posisi tokoh agama dalam
Begawe memiliki signifikanst sosial dan simbolik yang tinggi. Masyarakat menempatkan
tokoh agama sebagai figur utama yang memimpin prosesi sakral, terutama dalam
pembacaan doa, dzikir, dan tahlil. Kedudukan int menjadikan tokoh agama sebagai unsur
yang tidak terpisahkan dart keberlangsungan acara. Ramli juga menambahkan :

“Bentuk penghormatan masyarakat disini terhadap tokoh agama juga bisa kita lihat dalam
tradisi penyediaan dulang ( hidangan makanan ) yang khusus diberikan kepada tokoh
agama yang hadlir sebagai simbol penghargaan atas kedudukan mereka, dan hal tersebut
tidak dyadikan beban oleh masyarakat malahan meraka senang sebagai bentuk
terimakasih kepada tokoh agama yang sudah tkut berkontribusi”

Hal ini menunjukkan bahwa peran tokoh agama bukan hanya bersifat spiritual, melainkan
juga merupakan bagian dari struktur sosial yang dihormati oleh masyarakat. Selain itu, tokoh
masyarakat juga menjelaskan bahwa pesan-pesan yang disampaikan oleh tokoh agama
dalam rangkaian Begawe umumnya mudah dipahami oleh masyarakat. Hal int terjadi karena
tokoh agama menggunakan bahasa yang komunikatif, santun, dan sesuai dengan konteks
sosial-budaya masyarakat Sasak. Pesan-pesan tersebut diterima dengan baik terutama ketika
relevan dengan tujuan pelaksanaan Begawe dan kebutuhan spiritual masyarakat. Meskipun
demikian, dalam beberapa kesempatan muncul perdebatan ringan sebagai bagian dari
dinamika sosial yang wajar dalam proses musyawarah. Namun, perdebatan tersebut tidak
mengurangt wibawa tokoh agama, melainkan menjadi bagian dari proses penyelarasan
pemahaman antara nilai agama dan praktik budaya.



210 |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series | Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214

PERAN TOKOH AGAMA SE-

BAGAI KOMUNIKATOR BUDAYA

v

2. Mediator
dan Penengah

 Nasihat pernikahan o Menyelesaikan masalah ¢ Menghindari

3.Penjaga

1. Penyampai

Nilai Agama

Harmoni Adat-

e Tanggung jawab, SMR adat dalam begawe penyimpangan adat
e Doa, tahill, dzikir ¢ Membangun e Menyatukan adat
kesepahaman & syariat

BENTUK KOMUNIKASI DALAM
BEGAWE

+

¢ Menguatkan Kohesi Sosial
¢ Melestarikan adat lokal
¢ Adaptasi adat-agama yang harmonis

Gambar 2. Bagan Peran Tokoh Agama

Dengan demikian, dapat dipahamt bahwa tokoh agama memainkan peran
multidimensional dalam pelaksanaan Begawe. Mereka tidak hanya menjadi pemimpin
spiritual, tetapi juga mediator sosial, penjaga tradisi, dan figur otoritatif yang memastikan

bahwa integrasi antara adat dan agama tetap terpelihara dalam kehidupan masyarakat.

4. Dinamika Sosial dan Praktik Budaya dalam Pelaksanaan Begawe

Hasil wawancara dengan tokoh agama dan tokoh adat menunjukkan bahwa pelaksanaan
Begawe merupakan ruang yang memperlihatkan dinamika sosial, praktik budaya, serta
integrasi antara nilat agama dan adat yang hidup dalam masyarakat Desa Tirtanadi, Lombok
Timur. Seluruh rangkaian pelaksanaan Begawe, baik dalam konteks merarik (pernikahan)
maupun kematian, merepresentasikan nilai kebersamaan dan gotong royong. Masyarakat
terlibat aktif sesuai dengan peran sosial yang terbentuk, di mana laki-laki biasanya
bertanggung jawab atas pengadaan material seperti kelapa kering, kayu bakar, dan batang
pisang, sedangkan perempuan berperan dalam mempersiapkan kebutuhan acara,
menyambut tamu, dan membantu kelancaran seluruh proses. Aktivitas kolektif ini
menciptakan suasana kebersamaan yang dikenal sebagai betulung (saling membantu), yang
tidak hanya meringankan beban keluarga pelaksana Begawe tetapt juga memperkuat

solidaritas sosial antarwarga.

Dari perspektif budaya, tokoh adat menjelaskan bahwa Begawe di Desa Tirtanadi
merupakan praktik adat yang tidak terpisah dari nilai-nilai keagamaan. Pada Begawe merarik,
misalnya, dahulu terdapat tradisi tepaling, yakni membawa lari mempelai perempuan secara
diam-diam sebagai simbol ketangguhan laki-laki. Namun, seiring perubahan sosial dan
pemahaman keagamaan, praktik tersebut semakin ditinggalkan karena dianggap tidak lagi
relevan serta berpotensi menimbulkan konflik antar keluarga. Saat ini persiapan proses
merarik dilakukan secara lebih terbuka dan sesuai dengan prinsip syariat serta etika sosial,
dari proses melamar, musyawarah keluarga, prosesi akad sampai kegiatan nyongkolan (Arak-
arakan pengantin Sasak dari rumah laki-laki menuju rumah perempuan, sebagat

pengumuman resmi pernikahan setelah proses Merarik ) (Marlina, 2023).



Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 211

Gambar 3. Prosesi Nyongkolan

Begitu pula pada Begawe kematian, masyarakat masih mempertahankan tradisi nelu’
(tiga hart), mitu’(tujuh hari), nyiwa’( Sembilan hart) dan pelayaran (empat puluh hari) sebagat
bentuk perpaduan antara adat dan ajaran Islam. Pelaksanaan tahlilan pada hari-hari tersebut
dipahami sebagat sarana pengiriman doa kepada almarhum, sekaligus sebagat momentum
memperkuat ikatan sosial dan refleksi spiritual bagi keluarga dan masyarakat.

i

- BAUNS

Gambar 6. Pfoses ngelak ares (lauk khas begawe)

Lebih lanjut, tokoh adat menegaskan bahwa masyarakat Desa Tirtanadi memaknai
Begawe sebagai sarana mempererat hubungan kekeluargaan dan menjaga silaturahmi.
Kehadiran dalam Begawe menjadi kewajiban moral dan sosial, terutama bagi anggota
keluarga yang tinggal jauh atau jarang terlibat dalam kegiatan sosial lainnya. Begawe
dipandang sebagai peristiwa yang menuntut kehadiran karena memiliki nilat spiritual,
emosional, dan kekerabatan yang tinggi, sehingga ketidakhadiran sering kali dianggap
sebagai pelanggaran terhadap ikatan kekeluargaan. Dengan demikian, Begawe memainkan
peran strategis sebagat media memperkuat kohesi sosial dan menjaga kontinuitas hubungan
antar keluarga dalam komunitas.

Disisi lain, tokoh agama mengungkapkan bahwa perubahan dalam pemaknaan Begawe
juga terjadi seiring berkembangnya corak pemahaman keagamaan masyarakat. Perbedaan
pandangan antara kelompok Aswaja (Ahlussunnah wal Jamaah) dan kelompok Salafi menjadi
salah satu faktor yang memengaruhi penerimaan terhadap praktik-praktik tertentu dalam
Begawe. Masyarakat yang berafiliasi pada Aswaja cenderung mempertahankan pelaksanaan
Begawe sebagai tradist yang bernilai sosial dan religius, sedangkan kelompok yang



212 |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series | Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214

mengikuti pemahaman Salafi menganggap beberapa rangkaian seperti tahlilan dan
peringatan hari kematian sebagai praktik yang tidak memiliki dasar syariat dan dikategorikan
sebagai bid'ah. Meski demikian, mayoritas masyarakat tetap mempertahankan Begawe
sebagai tradisi kolektif yang memiliki fungsi sosial, kultural, dan spiritual, sehingga
pelaksanaannya tetap eksis dan menjadi bagian penting dari identitas budaya masyarakat
Tirtanadi.

D. SIMPULAN DAN SARAN

Penelitian int menunjukkan bahwa tradisi Begawe merupakan salah satu bentuk kearifan lokal
masyarakat Sasak yang berfungsi sebagai ruang interaksi sosial, spiritual, dan budaya. Dalam
pelaksanaannya, Begawe tidak hanya menjadi wadah untuk mempererat silaturahmt dan solidaritas,
tetapi juga menjadi simbol kohesi sosial yang mampu menyatukan masyarakat lintas keluarga dan
generasi. Nilai-nilai kebersamaan dan gotong royong yang tercermin melalui praktik betulung
menjadi fondast penting yang memastikan keberlangsungan tradist int. Selain itu, berbagai prosesi
adat seperti merarik, nelu, mitu, nyiwa, dan pelayaran memperlihatkan bagaimana masyarakat
mempertahankan identitas budaya mereka melalut ritual-ritual yang diwariskan secara turun-
temurun.

Hasil penelitian juga menegaskan bahwa tokoh agama memiliki peran sentral sebagai
komunikator budaya yang menjembatani nilai-nilai keagamaan dan adat dalam pelaksanaan Begawe.
Tokoh agama tidak hanya memberikan legitimast spiritual melalui nasihat, doa, dzikir, dan tahlil,
tetapi juga turut memastikan agar Begawe berjalan sesuat dengan prinsip-prinsip syariat dan tetap
selaras dengan nilai budaya lokal. Keterlibatan mereka berfungsi sebagai mekanisme pengawasan
moral untuk mencegah terjadinya penyimpangan serta menjadi mediator dalam penyelesaian
persoalan adat. Penerimaan masyarakat terhadap pesan tokoh agama juga menunjukkan bahwa
komunikast keagamaan yang kontekstual mampu memperkaya makna budaya sekaligus
memperkuat keharmonisan sosial-keagamaan di lingkungan masyarakat Sasak.

REFERENSI

Aisy, Mudrikah Rihadhatul, Merta Fairuz Fadia, Marissa Salsabila, and Purwanto Putra. “Perubahan Nilat Dan
Norma Pada Masyarakat: Studi Sosial Di Era Globalisasi.” Jurnal Cakrawala Akademika 1, no. 6 (2025):
2202-19. https://doi.org/10.70182/jca.vli6.348.

Anam, Syaiful, Nilam Handayani, and Khairurrizki Khairurrizki. “Konflik Antar Etnik-Agama Dan Pembangunan
Perdamaian Di Lombok: Sebuah Eksplorasi Everyday Peace Di Lombok Utara.” RESIPROKAL. Jurnal Riset
Sosiologi Progresif Aktual 6, no. 2 (2024): 175-96. https://doi.org/10.29303/resiprokal.v6i2.613.

Aslan, Aslan, and Melyana R Pugu. “Pergeseran Makna Religius: Pengaruh Interaksi Budaya Global Terhadap
Tradisi Lokal.” In Prosiding Seminar Nasional Indonesia, 3:158-68, 2025.
https://sociohum.net/index.php/PROSIDINGNASIOANAL.

Asrifitriani, Asrifitriani, and M Zubair Zubair. "Pelaksanaan Tradisi Banjar Begawe Dan Implementasi Nilai-Nilat
Pancasila (Studi Desa Suwangi Timur Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur): Pelaksanaan Tradisi
Banjar Begawe Dan Implementasi Nilai-Nilai Pancasila (Studi Desa Suwangi Timur Kecamatan Sakra.”
Jurnal Global Citizen: Jurnal llmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 11, no. 1 (2022): 34-42.
https://doi.org/10.33061/jgz.vllil.7477.

Denis Pratiwi, Lufita, Yusro Ngadri, and Agita Misriani. “Peran Tokoh Agama Dalam Mengembangkan Sikap
Moderasi Beragama Di Desa Bangun Rejo, Kecamatan Sukakarya.” Intitut Agama Islam Negeri Curup,
2025. http://e-theses.raincurup.ac.id/id/eprint/8709.

Dewi, Kharisma. “Peranan Tokoh Agama Dalam Menanamkan Sikap Moderasi Beragama Pada Generasi Milenial
Di Dusun Sei Daun Kecamatan Torgamba Kabupaten Labuhan Batu Selatan.” UIN Syekh Ali Hasan Ahmad
Addary Padangsidimpuan, 2025. http://etd.uinsyahada.ac.id/id/eprint/11816.

Hadi, Ahmad Abdul, Saskia Maulida, Ulfa Widiawati, Muhammad Fadlullah, Anisa Riskianingsih, and
Muhammad Sobri. “Analisis Nilai Kearifan Lokal Tapsila, Krama Dan Gama Sebagai Penguatan Karakter
Siswa.” Renjana Pendidikan Dasar 5, no. 1 (2025): 39-47.



Suswandi, Tokoh Agama Sebagai... 213

https://prospek.unram.ac.id/index.php/renjana/article/view/1307 Karakter Siswa.%22%0A%0ARenjana
Pendidikan Dasar 5, no. 1 (2025): 39-47.

Hamzani, Yusri. “Community Economic Empowerment Through the Implementation of Banjar Traditional
Values.” Jurnal Manajemen & Budaya 4, no. 2 (2024): 81-101.
https://doi.org/10.51700/manajemen.v4i2.691.

Hasan, Rozzaqul. “Agama Dalam Pandangan Antropolog: Perspektif Sosial-Budaya.” TA/DID: Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan 9, no. 1 (2025): 185-99. https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4315.

Hidayat, M Hidayat M, Yogi Setiawan, M Hidayat, and Meilysa Ajeng Kartika Putri. “Peran Budaya Lokal Dalam
Pelestarian Nilai-Nilai Keagamaan: Studi Etnografi Terhadap Komunitas Adat Yang Menjalankan Syariat
Islam.” KHAZANAH: Jurnal Studi llmu Agama, Sosial Dan Kebudayaan 1, no. 1 (2025): 1-11.
https://jurnalp4i.com/index.php/khazanah.

Husna, Husna, Maudi Indriani, Mukarromah Mukarromah, and Restu Khalig. “Nilai Nilai Kearifan Lokal Generasi
Millenial Di Kota Banjarmasin.” Al-Hiwar Jurnal llmu Dan Teknik Dakwah 10, no. 1 (2022): 29-37.
https://doi.org/10.18592/al-hiwar.v10i1.6935.

[lmi, Muhammad Hafidz, and Ramadhanita Mustika Sari. “Nilai-Nilai Bimbingan Dan Konseling Islam Dalam
Tradist Pernikahan.” Coution: Journal Counseling and Education 5, no. 1 (2024). 47-62.
https://doi.org/10.47453/coution.v5il.1617.

Marlina, Fitri Oktavia. "Akulturasi Antara Hukum Adat Dan Islam Dalam Tradisi Perkawinan Nyongkolan Suku
Sasak Di Lombok Timur.” Universitas Islam Indonesia, 2023. dspace.uii.ac.id/123456789/46207.

Miles, Mathew B, A Michael Huberman, Tjetjep Rohendi Rohidi, and Mulyarto. Analisis Data Kualitatit: Buku
Sumber Tentang Metode Metode Baru. Penerbit Universitas Indonesia (UI-Press), 1992.

Muhsinah, Muhsinah. “Analisis Peran Dakwah Sebagai Alat Transformasi Sosial: Tantangan Dan Strategi
Komunikasi Dalam Konteks Masyarakat Modern.” Jurnal Komunikasi Dan Medlia 1, no. 1 (2024): 160-75.
https://ittishal.org/index.php/jkm/article/view/34.

Nasri, Ulyan, Yunita Indinabila, and Abdul Haris Rasyidi. “Sasak Language in Rituals and Traditions: An
Anthropological Analysis of Communication in the Lombok Community.” Sabda: Jurnal Kajian
Kebudayaan 19, no. 2 (2024): 89-99. https://doi.org/10.14710/sabda.19.2.89-99.

Pebriyanto, Edwin, and Ali Hasan Siswanto. “Kearifan Lokal Dan Multikulturalisme Dalam Dakwah Nusantara:
Revitalisasi Nilai Lokal Dalam Merespons Globalisasi.” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantaral, no. 6 (2025):
756-61. https://doi.org/10.59435/menulis.v0i6.427.

Putri, Rizkika. "Implementasi Internalisast Nilai Silaturahim Melalui Tradist Tujak Ragi Belek Di Desa Rumbuk
Lombok Timur." Risdlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 10, no. 3 (2024): 1287-99.
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v1013.1116.

Ramdani, Vina Tri. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Begibung Pada Masyarakat Sasak Di Dusun
Tanggak Lombok Tengah.” Jurnal Pendidikan, Sains, Geologi Dan Geofisika (GeoSciencetd Journal) 6,
no. 1 (2025): 557-62. https://doi.org/10.29303/goescienceed.v6il.597.

Sakoan, Siskawaty. “Agama Dan Pembentukan Karakter Generasi Alfa Di Era Postdigital.” Jurnal Teruna Bhakti
2024. https://doi.org/10.47131/jtb.v6i2.201.

Supriadin, Irwan, and Musafir Pababari. "Dialektika Dan Proses Inkulturasi Agama Dan Budaya Lokal Di
Indonesia." Al-Qalam: Jurnal Kajian [Islam Dan Pendidikan 16, no. 2 (2024): 226-35.
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3330.

Syahroni, Moch Irfan, and Muhammad Rofig. “Aktualisasi Paham Ahlussunnah Wal Jamaah Masyarakat Hollo
Maluku Tengah Di Dalam Penguatan Pendidikan Agama Islam.” AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora (E-ISSN 2745-4584) 5, no. 2 (2025): 1621-43.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/almikraj.

Syifa, Walina. “Al-ljtima ' | : Jurnal Pengabdian Masyarakat Volume 1 Nomor 2 Desember ( 2024 ) E-ISSN 3062-
9411 Integrasi Pendidikan Agama Islam Dan Budaya Lokal Sebagai Pendekatan Strategis Untuk
Meningkatkan Relevansi Dan Efektivitas Pendidikan Agama Di Masyarakat AL-" 1, no. 2 (2024): 149-72.
https://barkah.my.id/e-journal/index.php/Al-ljtima/article/view/192.

Titarani, Rahma Dhiya, Sharma Ayu Setyaningsih, and Rahma Kamila. “Konsep Silaturahmi Sebagai Bentuk
Persatuan Dalam Bangsa Indonesia.” /slamologi: Jurnal llmiah Keagamaan 1, no. 2 (2024): 725-34.
https://jipkm.com/index.php/islamologi/article/view/147.

Ubaidi, Muh Izzat, and Fakhrudin Aziz. "Konstruksi Sosial Dalam Tradisi Begawe Pada Masyarakat Dusun
Tibulilin Lombok Tengah.” TAMADDUN: Jurnal llmu Sosial Seni Dan Humaniora 2, no. 2 (2024): 73-80.



214 |Integrating Religion, Social Economy, and Law: Conference Series | Vol. 1, No. 3, December 2025, Hal 202-214

https://doi.org/10.70115/tamaddun.v2i2.189.

Zainuddin, Zulfa, Abdul Mutholib, Rahmat Ramdhani, and Era Octafiona. “Dinamika Sosial Masyarakat Muslim:
Studi Kasus Tentang Interaksi Antara Agama Dan Budaya Lokal Di Indonesia.” Jurnal Kolaboratif Sains 7,
no. 5 (2024): 1777-87. https://doi.org/doi.org/10.56338/jks.v715.5358.



