JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri)
http://journal.ummat.ac.id/index.php/jmm
Vol. 10, No. 1, Februari 2026, Hal. 877-890
e-ISSN 2614-5758 | p-ISSN 2598-8158

5= Crossref yitns://d0i.org/10.31764/jmm.v10i1.36170

PEMBERDAYAAN KOLABORATIF DALAM MEMBANGUN BUDAYA
ISLAMI DI SEKOLAH: PENDEKATAN PARTISIPATIF ANTARA GURU,
ORANG TUA, DAN MASYARAKAT

Melisa Sajadah'’, Ida NovertaZ, Wisna Meri3, M. Khoirisun®,

Meri Hartati®, Siti Afifatun®
1.2,3,4.5,6STAl Ibnu RUSD Lampung, Indonesia
Idanoverya24@gmail.com

ABSTRAK

Abstrak: Kegiatan pengabdian masyarakat ini bertujuan untuk memperkuat peran kolaboratif
antara guru, orang tua, dan masyarakat dalam membentuk budaya Islami di lingkungan sekolah.
Pemberdayaan masyarakat menjadi strategi utama untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang
tidak hanya fokus pada aspek akademik, tetapi juga pembentukan karakter dan akhlak mulia
peserta didik. Penelitian ini menggunakan metode pendekatan partisipatif, dengan melibatkan 150
peserta yang terdiri dari guru, orang tua, dan anggota masyarakat. Kegiatan ini dimulai dengan
tahap identifikasi masalah, diikuti dengan sosialisasi, pelatihan, dan pendampingan. Evaluasi
dilakukan melalui observasi langsung, wawancara, dan analisis diskusi kelompok terarah (FGD)
untuk menilai dampak dari kegiatan yang dilakukan. asil kegiatan menunjukkan peningkatan yang
signifikan dalam partisipasi orang tua, dengan 70% orang tua terlibat aktif dalam kegiatan sekolah
setelah pelaksanaan program. Terbentuknya komunikasi yang harmonis antara pihak sekolah dan
masyarakat, serta tumbuhnya kesadaran akan pentingnya pendidikan berlandaskan nilai
keislaman tercermin dalam 80% responden yang melaporkan adanya peningkatan hubungan sosial
dan spiritual. Selain itu, budaya religius yang terbentuk juga mendorong terciptanya lingkungan
belajar yang nyaman, aman, dan berkarakter. Hasil evaluasi menunjukkan penurunan kasus
pelanggaran tata tertib siswa hingga 40% dibandingkan sebelum program dijalankan. Dengan
demikian, kolaborasi lintas pihak menjadi kunci utama dalam menciptakan budaya sekolah Islami
yang berkelanjutan dan berdampak luas bagi perkembangan moral serta spiritual peserta didik.

Kata Kunci: Kolaborasi Pendidikan; Pemberdayaan Komunitas; Budaya Islami; Partisipasi Orang
Tua; Pendidikan Karakter.

Abstract: This community service activity aims to strengthen the collaborative role between
teachers, parents, and the community in shaping an Islamic culture within the school environment.
Community empowerment is a key strategy for creating an educational ecosystem that focuses not
only on academic aspects but also on the development of character and noble morals in students.
This study used a participatory approach, involving 150 participants consisting of teachers, parents,
and community members. The activity began with a problem identification stage, followed by
outreach, training, and mentoring. FEvaluation was conducted through direct observation,
interviews, and analysis of focus group discussions (FGDs) to assess the impact of the activities
carried out. The results of the activity showed a significant increase in parental participation, with
70% of parents actively involved in school activities after the program Implementation. The
establishment of harmonious communication between the school and the community, and growing
awareness of the Importance of education based on Islamic values, were reflected in 80% of
respondents who reported improved social and spiritual relationships. Furthermore, the established
religious culture also encouraged the creation of a comfortable, safe, and character-based learning
environment. Evaluation results show a 40% decrease in student disciplinary violations compared
to before the program was implemented. Thus, cross-stakeholder collaboration is key to creating a
sustainable Islamic school culture that has a broad impact on students’ moral and spiritual
development.

Keywords: Educational Collaboration; Community Empowerment; Islamic Culture; Parental
Participation; Character Education.

Article History:
Received: 03-11-2025 |® @ @
Revised :13-12-2025

Accepted: 16-12-2025 This 1s an open access article under the
Online :01-02-2026 CC-BY-8A license

877


http://journal.ummat.ac.id/index.php/jmm
https://doi.org/10.31764/jmm.v10i1.36170
https://doi.org/10.31764/jmm.v10i1.36170
mailto:Idanoverya24@gmail.com

878 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

A. LATAR BELAKANG

Kolaborasi antara sekolah, orang tua, dan masyarakat memainkan peran
yang sangat penting dalam menciptakan lingkungan pendidikan yang sehat
dan produktif. Kolaborasi ini tidak hanya memperkuat hubungan sosial
antara pihak-pithak yang terlibat, tetapi juga memperkaya proses
pembelajaran dengan menyatukan nilai-nilai pendidikan dari berbagai
sumber (Hussein, 2021). Penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan orang
tua dalam kegiatan pendidikan di sekolah dapat meningkatkan prestasi
akademik siswa dan memperkuat karakter mereka (Ibrahim & Sarwono,
2021). Selain itu, kolaborasi dengan masyarakat juga memberikan
kesempatan bagi siswa untuk belajar nilai-nilai sosial dan budaya yang
mendalam, yang sangat mendukung pengembangan karakter mereka (Alfian,
2019). Oleh karena itu, penting untuk meningkatkan kolaborasi antara
sekolah, orang tua, dan masyarakat dalam mendukung penerapan budaya
Islami di sekolah.

Budaya Islami di sekolah memiliki peran yang sangat besar dalam
membentuk karakter dan moral siswa. Sekolah yang menerapkan budaya
Islami tidak hanya memberikan pendidikan akademik, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai luhur Islam yang mendukung pembentukan akhlak
mulia pada siswa (Aslam, 2018). Penelitian menunjukkan bahwa penerapan
budaya Islami di sekolah tidak hanya memperbaiki kualitas pendidikan,
tetapi juga menciptakan lingkungan yang aman dan penuh kedamaian bagi
siswa untuk berkembang (Hasim & Latif, 2021; Tariq & Amin, 2020). Dalam
konteks ini, pendidikan berbasis nilai Islami membantu siswa memahami
tanggung jawab sosial, memperkuat kedisiplinan, dan membentuk karakter
yang baik yang akan berguna sepanjang hidup mereka.

Pemberdayaan masyarakat juga berperan penting dalam menciptakan
lingkungan yang mendukung pendidikan Dberbasis nilai Islami.
Pemberdayaan ini dapat dilakukan melalui berbagai kegiatan yang
melibatkan masyarakat dalam mendukung pendidikan di sekolah, seperti
pelatihan orang tua, pengelolaan kegiatan keagamaan, dan partisipasi aktif
dalam kegiatan sosial sekolah (Budi, 2021; Rizki & Pratama, 2022).
Pemberdayaan masyarakat tidak hanya memperkuat peran mereka dalam
mendukung sekolah, tetapi juga meningkatkan kesadaran akan pentingnya
pendidikan karakter berbasis nilai Islami yang mendalam.

Mitra yang terlibat dalam program ini menghadapi berbagai tantangan,
termasuk kurangnya keterlibatan orang tua dalam kegiatan pendidikan di
sekolah dan terbatasnya kolaborasi antara sekolah dan masyarakat. Solusi
yang ditawarkan melalui program ini adalah meningkatkan keterlibatan
orang tua dan masyarakat dalam proses pendidikan melalui pelatihan dan
kegiatan kolaboratif yang melibatkan semua pihak. Program ini bertujuan
untuk menciptakan kolaborasi yang lebih kuat antara sekolah, orang tua,
dan masyarakat dalam mendukung penerapan nilai Islami di sekolah, serta
untuk memperkuat budaya Islami di lingkungan pendidikan.



879
Melisa Sajadah, Pemberdayaan Kolaboratif dalam...

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa kolaborasi yang lebih erat
antara sekolah dan orang tua dapat meningkatkan kualitas pendidikan dan
pengembangan karakter siswa (Sumanto, 2020; Yusuf, 2021). Namun,
beberapa penelitian juga menyoroti tantangan dalam mengembangkan
kolaborasi yang efektif antara sekolah dan masyarakat, terutama dalam
konteks pendidikan berbasis nilai Islami (Darmawan & Kurniawan, 2023;
Rizki & Pratama, 2022). Oleh karena itu, penting untuk menerapkan
program yang dapat meningkatkan partisipasi orang tua dan masyarakat
dalam mendukung pendidikan Islami.

Tujuan dari kegiatan ini adalah untuk memperkuat kolaborasi antara
sekolah, orang tua, dan masyarakat dalam mendukung penerapan budaya
Islami di sekolah. Program ini bertujuan untuk meningkatkan kesadaran
semua pihak mengenai pentingnya pendidikan berbasis nilai Islami, serta
untuk menciptakan lingkungan sekolah yang lebih kondusif bagi
perkembangan karakter siswa. Selain itu, kegiatan ini juga diharapkan
dapat memperkuat hubungan sosial antara sekolah, keluarga, dan
masyarakat, yang pada akhirnya akan menciptakan pendidikan yang lebih
berkelanjutan dan holistik.

B. METODE PELAKSANAAN

Pelaksanaan kegiatan pengabdian masyarakat ini menggunakan
pendekatan partisipatif dan kolaboratif, yang menempatkan guru, orang tua,
dan masyarakat sebagai mitra sejajar dalam proses pemberdayaan
(Chotimah & Anggraini, 2018). Adapun peserta dalalam pelaksanaan
kegiatan ini terdiri dari 150, yang terdiri dari 50 guru, 50 orang tua, dan 50
anggota masyarakat. Pendekatan ini bertujuan untuk memperkuat budaya
Islami di lingkungan sekolah melalui kolaborasi antara sekolah, keluarga,
dan masyarakat. Metode pelaksanaan dibagi dalam tiga tahap utama: pra-
pelaksanaan, pelaksanaan, dan evaluasi.
1. Tahap Pra-Pelaksanaan

Pada tahap pra-pelaksanaan, langkah pertama yang dilakukan adalah
identifikasi masalah dan kebutuhan yang ada di lingkungan sekolah.
Identifikasi ini dilakukan melalui observasi langsung, wawancara dengan
guru dan orang tua, serta diskusi kelompok terarah (FGD) dengan
masyarakat sekitar. Hasil identifikasi ini memberikan gambaran mengenai
kekurangan dalam penerapan budaya Islami di sekolah dan rendahnya
partisipasi masyarakat dalam kegiatan pendidikan. Berdasarkan temuan
ini, tim pengabdian kemudian menyusun program pemberdayaan yang
melibatkan seluruh pihak terkait. Program ini dirancang untuk
meningkatkan kolaborasi antara guru, orang tua, dan masyarakat dengan
tuyjuan memperkuat penerapan nilai-nilai Islami di sekolah. Rencana
program tersebut kemudian disosialisasikan melalui pertemuan dengan
seluruh pihak yang terlibat untuk memastikan pemahaman dan komitmen
bersama terhadap tujuan kegiatan.



880 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

2. Tahap Pelaksanaan

Tahap pelaksanaan dimulai dengan sosialisasi yang dilakukan kepada
semua peserta kegiatan. Sosialisasi ini1 bertujuan untuk menginformasikan
tujuan, manfaat, dan bentuk kegiatan yang akan dilakukan, serta
membangun kesadaran bahwa pendidikan berbasis nilai Islami adalah
tanggung jawab bersama antara sekolah, keluarga, dan masyarakat.
Sosialisasi dilakukan melalui pertemuan resmi di sekolah dan forum
masyarakat. Selanjutnya, dilakukan pelatihan dan pendampingan yang
terfokus pada pengembangan kapasitas masing-masing pihak. Guru diberi
pelatihan mengenai strategi pembelajaran berbasis nilai Islami serta
pembentukan karakter melalui keteladanan, sementara orang tua
mendapatkan pelatihan mengenai pola asuh Islami untuk memastikan
konsistensi pendidikan di rumah dan di sekolah. Masyarakat dilibatkan
dalam kegiatan sosial keagamaan seperti pembinaan remaja masjid dan
pengelolaan TPA, yang mendukung pembentukan budaya Islami di
lingkungan sekolah. Setelah pelatihan, implementasi program dimulai
dengan kegiatan kolaboratif seperti Gerakan Jumat Berkah, Program Shalat
Dhuha dan Shalat Berjamaah di Sekolah, serta Majelis Taklim Wali Murid.
Kegiatan ini bertujuan untuk memperkuat ikatan sosial dan spiritual antara
sekolah, keluarga, dan masyarakat.

3. Tahap Evaluasi

Tahap evaluasi dilakukan secara berkala untuk menilai efektivitas dan
dampak dari kegiatan yang telah dilaksanakan. Evaluasi mencakup
observasi langsung terhadap pelaksanaan kegiatan, wawancara dengan
peserta (guru, orang tua, masyarakat), dan analisis data yang dikumpulkan
selama pelaksanaan program. Hasil evaluasi digunakan untuk mengukur
sejauh mana program dapat meningkatkan partisipasi orang tua,
memperkuat komunikasi antara sekolah dan masyarakat, serta membentuk
budaya Islami di sekolah. Setelah setiap kegiatan, dilakukan refleksi
bersama yang melibatkan semua pihak untuk mendiskusikan tantangan
yang dihadapi, keberhasilan yang dicapai, dan langkah-langkah perbaikan
yang perlu dilakukan. Hasil refleksi ini dijadikan dasar untuk perbaikan
berkelanjutan dan perencanaan program-program selanjutnya. Evaluasi
juga difokuskan pada keberlanjutan program, dengan mencari cara agar
kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat dapat terus berlanjut
dan berkembang (Ansori & Santoso, 2020).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Kegiatan pengabdian masyarakat yang berfokus pada pemberdayaan
kolaboratif antara guru, orang tua, dan masyarakat untuk memperkuat
budaya Islami di sekolah ini menghasilkan sejumlah capaian yang signifikan,
baik dalam aspek peningkatan partisipasi orang tua dan masyarakat
maupun dalam penguatan penerapan nilai Islami di lingkungan sekolah.



881
Melisa Sajadah, Pemberdayaan Kolaboratif dalam...

Seluruh proses pelaksanaan kegiatan dilakukan selama beberapa bulan,
dimulai dari tahap 1identifikasi kebutuhan, pelatihan, pendampingan
langsung, hingga evaluasi dan rencana tindak lanjut.

1. Tahap Pra-Pelaksanaan

Pada tahap pra-pelaksanaan, kegiatan dimulai dengan identifikasi
kebutuhan dan masalah yang ada di lingkungan sekolah. Tujuan utama dari
identifikasi ini adalah untuk menggali berbagai permasalahan yang
menghambat penerapan budaya Islami yang konsisten di sekolah, serta
rendahnya partisipasi masyarakat dalam kegiatan pendidikan. Proses
1dentifikasi dilakukan dengan beberapa pendekatan, seperti observasi
langsung, wawancara dengan guru, orang tua, dan perwakilan masyarakat,
serta diskusi kelompok terarah (FGD). Pendekatan ini bertujuan untuk
mendapatkan perspektif yang lebih luas mengenai tantangan yang dihadapi
oleh berbagai pihak terkait.

Hasil dari identifikasi ini memberikan gambaran yang jelas mengenai
beberapa kendala yang ada, seperti kurangnya pemahaman orang tua
terhadap pendidikan berbasis nilai Islami, terbatasnya waktu yang dimiliki
orang tua untuk terlibat dalam kegiatan sekolah, serta minimnya kolaborasi
antara sekolah dan masyarakat. Berdasarkan temuan-temuan tersebut, tim
pengabdian kemudian merancang program pemberdayaan yang berfokus
pada peningkatan kolaborasi antara pihak sekolah, keluarga, dan
masyarakat. Program ini dirancang untuk memperkuat penerapan nilai-
nilai Islami di sekolah, dengan melibatkan semua pihak dalam proses
pendidikan, baik di dalam maupun di luar kelas. Program yang dirancang
mencakup pelatihan bagi guru, orang tua, serta masyarakat, serta kegiatan
yang melibatkan seluruh pihak untuk memperkuat budaya Islami di sekolah.
Setelah perencanaan selesai, tim pengabdian melanjutkan dengan
melakukan sosialisasi awal kepada semua pihak terkait untuk memastikan
bahwa setiap pihak memahami tujuan program dan bersedia untuk
berpartisipasi aktif. Sosialisasi ini dilakukan melalui pertemuan dengan
guru, orang tua, dan masyarakat, yang bertujuan untuk memberikan
gambaran yang jelas tentang peran masing-masing pihak serta pentingnya
keterlibatan mereka dalam mencapai tujuan program.

2. Tahap Pelaksanaan
Setelah tahap perencanaan yang matang, langkah berikutnya adalah
melaksanakan program-program yang telah disusun untuk memperkuat
budaya Islami di lingkungan sekolah. Pelaksanaan program ini dilakukan
dengan melibatkan semua pihak terkait:
a. Sosialisasi Program:
Tahap pelaksanaan dimulai dengan sosialisasi yang mendalam
mengenal tujuan dan manfaat program kepada guru, orang tua, dan
masyarakat. Sosialisasi ini memiliki peran penting dalam memastikan
bahwa semua pihak yang terlibat memahami dengan jelas tujuan



882 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

program dan peran mereka masing-masing dalam mencapainya.
Fokus utama dari sosialisasi adalah membangun pemahaman bahwa
pendidikan berbasis nilai Islami bukan hanya tanggung jawab sekolah,
tetapi juga kewajiban keluarga dan masyarakat. Program ini
bertujuan untuk menciptakan kolaborasi yang lebih erat antara ketiga
pihak dalam memperkuat budaya Islami di sekolah.
Dalam sosialisasi ini, tim pengabdian memberikan penjelasan rinci
mengenai bagaimana program ini akan dilaksanakan. Setiap
pihakguru, orang tua, dan masyarakat diberikan gambaran tentang
peran penting mereka dalam mendukung keberhasilan program.
Selain itu, tim pengabdian juga menjelaskan bahwa pendidikan
berbasis nilai Islami tidak hanya mengutamakan aspek akademik,
tetapi juga berfokus pada pembentukan karakter siswa yang baik.
Para peserta sosialisasi diberi penjelasan mengenai berbagai program
yang akan dijalankan, seperti pelatihan, pendampingan, dan kegiatan
kolaboratif yang melibatkan semua pihak secara aktif. Tujuan utama
dari sosialisasi ini adalah untuk menciptakan kesepahaman bersama
dan memastikan komitmen dari semua pihak dalam melaksanakan
program dengan semangat kebersamaan.

b. Pelatihan dan Pendampingan
Setelah sosialisasi, tahap berikutnya adalah pelatihan dan
pendampingan untuk meningkatkan kapasitas masing-masing pihak
agar mereka dapat melaksanakan program dengan baik. Pelatihan
dilakukan secara terpisah untuk guru, orang tua, dan masyarakat,
dengan fokus yang sesuai dengan peran masing-masing dalam
memperkuat budaya Islami di sekolah.
Pelatihan untuk guru difokuskan pada pengembangan kompetensi
dalam mengintegrasikan nilai Islami dalam proses pembelajaran.
Guru diberikan pelatihan tentang cara-cara menjadi teladan yang baik
di kelas dan dalam interaksi sehari-hari dengan siswa. Topik-topik
yang dibahas meliputi bagaimana mengajarkan nilai-nilai moral,
seperti kedisiplinan, kejujuran, dan saling menghormati, serta
pentingnya Kketeladanan dalam mempraktikkan nilai Islami.
Pelatihan ini bertujuan agar guru dapat menjadi agen perubahan yang
efektif di sekolah, tidak hanya dalam aspek akademik, tetapi juga
dalam pembentukan karakter siswa secara holistik.
Selanjutnya, pelatthan wuntuk orang tua bertujuan untuk
meningkatkan pemahaman mereka tentang pola asuh Islami. Orang
tua diberi wawasan mengenai cara mendidik anak-anak mereka
berdasarkan nilai-nilai Islami di rumah, termasuk mengajarkan
tanggung jawab, kedisiplinan, dan kejujuran. Selain itu, orang tua
juga dilatih untuk mendukung pendidikan yang berbasis nilai Islami
yang ada di sekolah, memastikan adanya kesinambungan antara
pendidikan di rumah dan di sekolah. Pelatihan in1 diharapkan dapat



883
Melisa Sajadah, Pemberdayaan Kolaboratif dalam...

memperkuat kerjasama antara orang tua dan pihak sekolah dalam
mendidik anak-anak mereka dengan nilai Islami yang konsisten.
Terakhir, masyarakat diberikan pelatihan yang bertujuan untuk
meningkatkan keterlibatan mereka dalam kegiatan sosial dan
keagamaan yang mendukung budaya Islami di sekolah. Pelatihan ini
meliputi berbagai topik, seperti pengelolaan Taman Pendidikan Al-
Qur'an (TPA), pembinaan remaja masjid, dan cara berpartisipasi
dalam kegiatan keagamaan yang memperkuat ikatan sosial antara
sekolah dan masyarakat. Melalui pelatihan ini, masyarakat didorong
untuk lebih aktif terlibat dalam kegiatan dakwah dan sosial di
lingkungan sekolah, yang pada gilirannya mendukung penerapan nilai
Islami di sekolah.

. Implementasi Program

Setelah pelatihan dan pendampingan, tahap selanjutnya adalah
implementasi program-program yang telah direncanakan. Beberapa
program utama yang diimplementasikan selama tahap ini antara lain:
Pertama, gerakan Jumat Berkah merupakan kegiatan sosial yang
melibatkan seluruh warga sekolah dan masyarakat, seperti kerja bakti
di lingkungan sekolah, pengumpulan donasi untuk masyarakat
sekitar, dan pembagian makanan untuk orang-orang yang
membutuhkan. Kegiatan ini bertujuan untuk menanamkan nilai
gotong royong, kepedulian sosial, dan empati terhadap sesama. Semua
pihak yang terlibat guru, orang tua, siswa, dan Masyarakat bekerja
bersama untuk menciptakan lingkungan yang lebih baik, sambil
mempererat hubungan sosial antara sekolah dan masyarakat.

Kedua, program ini bertujuan untuk membentuk kebiasaan baik di
kalangan siswa dengan mengadakan shalat dhuha dan shalat
berjamaah secara rutin di sekolah. Kegiatan keagamaan ini tidak
hanya berfungsi untuk meningkatkan kesadaran spiritual siswa,
tetapl juga memperkuat disiplin dan rasa tanggung jawab mereka.
Program ini diharapkan dapat menciptakan suasana yang lebih
religius di sekolah dan membantu siswa merasakan manfaat dari
kegiatan keagamaan dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu,
kegiatan ini mempererat ikatan emosional antara siswa, guru, dan
orang tua, sekaligus memperkuat ikatan mereka dengan nilai-nilai
Islami.

Ketiga, Majelis Taklim Wali Murid merupakan pertemuan rutin yang
melibatkan guru, orang tua, dan masyarakat untuk berdiskusi tentang
pendidikan berbasis nilai Islami. Dalam pertemuan ini, guru dan
orang tua berbagi pengalaman mengenai cara mendidik anak yang
berbasis pada nilai-nilai Islami dan berbicara tentang berbagai isu
pendidikan yang relevan dengan perkembangan karakter siswa.
Kegiatan ini bukan hanya mempererat hubungan antara sekolah dan
keluarga, tetapi juga meningkatkan pemahaman bersama tentang



884 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

pentingnya pendidikan karakter yang berlandaskan pada nilai Islami.
Selain itu, majelis ini memberikan wadah bagi orang tua untuk
terlibat langsung dalam proses pendidikan anak-anak mereka.

3. Tahap Evaluasi

Setelah program dilaksanakan, tahap evaluasi berkala menjadi langkah
penting untuk menilai efektivitas program dan dampaknya terhadap peserta
didik, orang tua, masyarakat, dan lingkungan sekolah secara keseluruhan.
Evaluasi ini bertujuan untuk mengukur sejauh mana program yang telah
dijalankan berhasil mencapal tujuannya, baik dari segi peningkatan
partisipasi orang tua dan masyarakat, maupun dalam memperkuat
penerapan nilai Islami di sekolah. Proses evaluasi dilakukan secara
terstruktur dan berkelanjutan dengan menggunakan berbagai metode yang
saling melengkapi.

Salah satu metode utama yang digunakan adalah observasi langsung
terhadap pelaksanaan kegiatan. Observasi ini memungkinkan tim evaluasi
untuk melihat sejauh mana kegiatan yang telah direncanakan diterapkan
secara praktis di lapangan, serta untuk menilai apakah ada hambatan atau
tantangan yang dihadapi selama pelaksanaan. Selain itu, wawancara
dengan guru, orang tua, dan masyarakat juga dilakukan untuk
mendapatkan pandangan yang lebih mendalam tentang dampak program
terhadap mereka. Wawancara ini memberikan kesempatan bagi para peserta
untuk menyampaikan pengalaman mereka, baik yang positif maupun yang
perlu diperbaiki. Data partisipasi, seperti jumlah peserta dalam setiap
kegiatan dan frekuensi keterlibatan mereka, juga dikumpulkan untuk
mengevaluasi sejauh mana setiap pihak berperan aktif dalam mendukung
program.

Data yang dikumpulkan selama evaluasi digunakan untuk mengukur
sejauh mana tujuan program tercapai, seperti peningkatan kesadaran dan
partisipasi orang tua dan masyarakat dalam mendukung pendidikan
berbasis nilai Islami, serta memperkuat budaya Islami di sekolah. Dari sini,
tim evaluasi dapat menyusun rekomendasi untuk perbaikan dan
pengembangan program lebih lanjut. Setelah setiap kegiatan dilaksanakan,
tahap refleksi bersama dilakukan untuk memberikan ruang bagi semua
pihak yang terlibat guru, orang tua, masyarakat, dan siswa untuk berdiskusi
dan mengevaluasi hasil kegiatan yang telah dilaksanakan. Refleksi ini
bertujuan untuk mengidentifikasi keberhasilan, tantangan, dan hambatan
yang dihadapi selama pelaksanaan program. Diskusi ini memberikan
kesempatan kepada para peserta untuk memberikan umpan balik tentang
aspek-aspek yang perlu diperbaiki atau ditingkatkan di masa depan.

Refleksi juga digunakan untuk memastikan bahwa setiap kegiatan yang
dilakukan berjalan sesuai dengan tujuan awal program, serta untuk
merumuskan langkah-langkah perbaikan agar kegiatan selanjutnya dapat
berjalan lebih efektif. Selain itu, refleksi ini berfungsi untuk merencanakan



885
Melisa Sajadah, Pemberdayaan Kolaboratif dalam...

keberlanjutan program. Dalam refleksi, para peserta juga membahas cara-
cara agar kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat dapat terus
berlanjut dan berkembang setelah program selesai. Dengan begitu, tidak
hanya tercapai tujuan jangka pendek, tetapi program juga dapat
memberikan dampak yang berkelanjutan dalam menciptakan budaya Islami
yang konsisten di sekolah dan lingkungan sekitar.

Evaluasi menunjukkan bahwa program ini berhasil mencapai tujuan
utamanya, yaitu meningkatkan keterlibatan orang tua dan masyarakat
dalam kegiatan pendidikan berbasis nilai Islami, serta memperkuat budaya
Islami di sekolah. Berdasarkan data yang dikumpulkan, lebih dari 80%
peserta baik guru, orang tua, maupun masyarakat—melaporkan bahwa
mereka merasa lebih terlibat dalam kegiatan pendidikan di sekolah dan
merasakan bahwa nilai-nilai Islami semakin diterapkan dengan baik dalam
setiap aspek kehidupan sekolah. Selain itu, penurunan kasus pelanggaran
tata tertib siswa sebesar 40% juga tercatat sebagai hasil positif dari program
ini. Hal ini menunjukkan adanya perubahan signifikan dalam perilaku siswa,
yang dapat dikaitkan dengan kegiatan-kegiatan yang menanamkan nilai-
nilai Islami dalam kehidupan sehari-hari mereka.

Program ini juga berhasil meningkatkan kesadaran akan pentingnya
pendidikan berbasis nilai Islami, yang tercermin dari partisipasi aktif orang
tua dan masyarakat dalam kegiatan yang dilaksanakan. Masyarakat yang
awalnya kurang terlibat dalam kegiatan sekolah, kini mulai merasakan
dampak positif dari program ini, terutama dalam memperkuat hubungan
sosial antara sekolah dan masyarakat. Penurunan pelanggaran tata tertib
siswa menandakan bahwa program ini telah memberikan kontribusi dalam
membentuk karakter siswa yang lebih disiplin dan bertanggung jawab.
Dengan demikian, hasil evaluasi ini menunjukkan bahwa program tidak
hanya berhasil meningkatkan kualitas pendidikan di sekolah, tetapi juga
menciptakan lingkungan yang lebih kondusif bagi perkembangan moral dan
spiritual siswa, seperti terlihat pada Tabel 1.

Tabel 1. Hasil Evaluasi Kegiatan

Indikator Evaluasi Sebelum Setelah Persentase
Program (%) Program (%) Peningkatan (%)

Partisipasi Orang Tua 0 o 0
dalam Kegiatan Pendidikan 5% 85% 30%
Part1s1pas1. Masyarakat 50% 75% 95%
dalam Kegiatan Keagamaan
Penerapan Nlla} Islami 60% 30% 20%
dalam Pembelajaran
Penurunan Kasus
Pelanggaran Tata Tertib 40% 10% 30%
Siswa
Keterlibatan Masyarakat 45% 70% 95%

dalam Kegiatan Sekolah




886 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

4. Pembahasan
a. Terwujudnya Kolaborasi antara Guru, Orang Tua, dan Masyarakat
Hasil utama dari kegiatan pengabdian masyarakat ini adalah
terbentuknya kolaborasi yang harmonis antara guru, orang tua, dan
masyarakat dalam membangun budaya Islami di sekolah. Sebelum
kegiatan ini dilakukan, keterlibatan masyarakat terhadap kegiatan
sekolah masih bersifat sporadis dan individual. Melalui proses
pemberdayaan yang sistematis dimulai dari sosialisasi hingga
pendampingan semua pihak mulai menyadari pentingnya
kebersamaan dalam mendidik anak-anak. Forum komunikasi antara
guru dan orang tua dibentuk secara rutin melalui kegiatan Majelis
Taklim Wali Murid serta pertemuan musyawarah bersama komite
sekolah. Sementara itu, masyarakat sekitar juga ikut berpartisipasi
dalam kegiatan sosial keagamaan seperti Gerakan Jumat Berkah,
kerja bakti lingkungan sekolah, dan program Bersih Masjid Bersama
Siswa. Kolaborasi ini memperkuat hubungan sosial dan
menumbuhkan rasa memiliki terhadap sekolah sebagai bagian dari
komunitas keagamaan yang utuh (Suriansyah, 2015).
b. Perubahan Sikap dan Budaya Siswa di Lingkungan Sekolah

Salah satu dampak nyata dari kegiatan ini adalah perubahan perilaku
dan karakter peserta didik. Melalui pembiasaan kegiatan keagamaan
di sekolah, seperti shalat dhuha bersama, membaca Al-Qur’an sebelum
pelajaran dimulai, serta kegiatan infaq Jumat, siswa menjadi lebih
disiplin, santun, dan peduli terhadap sesama. Guru berperan sebagai
teladan dalam menerapkan nilai-nilai Islami di kelas dan lingkungan
sekolah. Orang tua yang telah mendapatkan pelatihan parenting
Islami juga berupaya menerapkan pola asuh yang selaras dengan
nilai-nilai pendidikan Islam di rumah. Dampak sinergi antara
pendidikan di sekolah dan di rumah ini sangat terasa, terutama dalam
pembentukan karakter siswa yang lebih bertanggung jawab dan
berakhlak baik. Data observasi menunjukkan peningkatan kehadiran
siswa dalam Kkegiatan keagamaan, serta penurunan kasus
pelanggaran tata tertib di sekolah hingga 40% dibandingkan sebelum
program dijalankan.Selain itu, kegiatan keagamaan rutin membantu
siswa untuk menginternalisasi nilai-nilai spiritual dalam kehidupan
sehari-hari. Mereka tidak hanya memahami ajaran Islam secara
teoritis, tetapi juga mampu mempraktikkannya secara nyata, seperti
menolong teman, menjaga kebersihan, dan menghormati guru. Hal in1
membuktikan bahwa pembentukan budaya Islami melalui kolaborasi
lintas pihak memiliki pengaruh signifikan terhadap perilaku dan
moral peserta didik (Prasetya, 2014).



887
Melisa Sajadah, Pemberdayaan Kolaboratif dalam...

c. Peningkatan Partisipasi dan Kepedulian Masyarakat
Kegiatan pengabdian ini juga berhasil meningkatkan partisipasi
masyarakat dalam mendukung pendidikan berbasis nilai Islam.
Sebelumnya, keterlibatan masyarakat terbatas pada kegiatan formal
sepertl rapat tahunan sekolah. Setelah program pemberdayaan
dijalankan, masyarakat menjadi lebih aktif berkontribusi baik secara
tenaga maupun materi. Tokoh agama setempat berperan dalam
memberikan ceramah motivasi bagi siswa dan guru, sementara
pemuda karang taruna turut membantu mengelola kegiatan sosial
sekolah seperti Jumat Peduli Lingkungan (Aryani et al., 2024).
Partisipasi masyarakat ini memperlihatkan bahwa ketika masyarakat
merasa dilibatkan sejak tahap perencanaan hingga evaluasi, mereka
akan memiliki rasa tanggung jawab yang tinggi terhadap keberhasilan
pendidikan di lingkungan mereka. Prinsip sense of belonging yang
tumbuh di masyarakat menjadi fondasi penting bagi keberlanjutan
program. Dukungan masyarakat juga memperluas fungsi sekolah dari
sekadar lembaga pendidikan formal menjadi pusat kegiatan sosial dan
keagamaan yang berdampak luas. Dengan demikian, sekolah tidak
lagi berdiri sendiri, melainkan menjadi bagian dari sistem sosial yang
saling menguatkan (Siswanto, 2018).

d. Penguatan Budaya Islami sebagai Identitas Sekolah
Hasil yang paling signifikan dari kolaborasi ini adalah terbentuknya
budaya sekolah Islami yang menjadi identitas kolektif. Budaya ini
tercermin dalam perilaku warga sekolah, tata kelola kegiatan, dan
suasana lingkungan belajar yang religius. Guru, siswa, dan
masyarakat mulai membangun kesadaran bersama bahwa nilai-nilai
keislaman harus menjadi ruh dalam setiap kegiatan sekolah. Setiap
awal pekan dimulai dengan apel pagi Islami yang diisi tausiyah dan
doa bersama. Lingkungan sekolah pun semakin bersih dan tertata
karena munculnya semangat an-nazhafah minal iman (kebersihan
sebagian dari iman) di kalangan siswa (Bustomi & Umam, 2017).
Selain itu, nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kerja
sama mulai tertanam dalam keseharian. Misalnya, siswa diajak aktif
dalam program Kelas Tanpa Sampah, di mana mereka bertanggung
jawab menjaga kebersihan ruang kelas masing-masing sebagai bagian
dari ibadah. Guru juga mempraktikkan evaluasi pembelajaran
berbasis karakter, bukan hanya akademik. Hal ini menandakan
adanya pergeseran paradigma pendidikan dari orientasi hasil belajar
semata menuju pendidikan berbasis nilai (value-based education).
Keberhasilan ini menjadi bukti bahwa pemberdayaan masyarakat
tidak hanya berdampak pada aspek sosial, tetapi juga memperkuat
eksistensi sekolah sebagai lembaga pendidikan Islam yang berdaya
saing dan berakhlak. Identitas sekolah sebagai lembaga Islami kini



888 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

bukan hanya slogan, tetapi telah menjadi budaya yang hidup dan
disadari oleh seluruh warga sekolah (Mawardi & Baihaqi, 2018).
e. Dampak Jangka Panjang dan Keberlanjutan Program

Kegiatan pemberdayaan masyarakat dalam membentuk budaya
Islami di sekolah memberikan dampak jangka panjang yang positif.
Pertama, terbangun ekosistem pendidikan Islami yang berkelanjutan
karena seluruh pihak terlibat aktif. Kedua, muncul inisiatif mandiri
dari masyarakat seperti pembentukan kelompok pengajian wali murid,
taman pendidikan Al-Qur'an (TPA), dan kegiatan sosial berbasis
masjid di lingkungan sekolah. Ketiga, hubungan antara sekolah dan
masyarakat menjadi lebih kuat, sehingga memudahkan pelaksanaan
program-program pendidikan selanjutnya (Tambunan, 2020).

Dalam jangka panjang, model kolaborasi ini berpotensi diterapkan di
sekolah-sekolah lain dengan penyesuaian konteks lokal masing-
masing. Pemberdayaan masyarakat terbukti menjadi pendekatan
efektif untuk menumbuhkan kepedulian dan tanggung jawab sosial
terhadap pendidikan. Selain itu, nilai-nilai Islam yang tertanam
dalam budaya sekolah akan menjadi benteng moral bagi generasi
muda dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi.

D. SIMPULAN DAN SARAN

Program pemberdayaan masyarakat yang melibatkan kolaborasi antara
guru, orang tua, dan masyarakat dalam membentuk budaya Islami di
sekolah berhasil mencapai tujuan utamanya. Berdasarkan evaluasi, lebih
dari 80% peserta baik guru, orang tua, maupun Masyarakat melaporkan
peningkatan partisipasi dalam kegiatan pendidikan berbasis nilai Islami.
Program ini juga menunjukkan dampak signifikan dalam pembentukan
karakter siswa, dengan penurunan kasus pelanggaran tata tertib siswa
sebesar 40%. Kegiatan seperti Gerakan Jumat Berkah, Shalat Berjamaah
Sekolah-Masyarakat, dan Majelis Taklim Wali Murid berhasil memperkuat
hubungan antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. Secara keseluruhan,
kolaborasi lintas pihak ini telah memperkuat budaya Islami di sekolah,
menciptakan lingkungan pendidikan yang lebih harmonis, serta
menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual dalam kehidupan siswa.

Berdasarkan temuan evaluasi, disarankan agar sekolah terus
memperkuat komunikasi dan kolaborasi antara guru, orang tua, dan
masyarakat. Untuk memastikan keberlanjutan program, sekolah dapat
membentuk forum permanen yang terdiri dari guru, orang tua, dan
perwakilan masyarakat, yang berfungsi untuk merencanakan,
melaksanakan, dan mengevaluasi kegiatan secara bersama-sama. Selain itu,
guru perlu terus mengembangkan kompetensi dalam menerapkan nilai
Islami dalam pembelajaran, agar dapat menjadi teladan yang lebih efektif
bagi siswa. Pemerintah juga diharapkan memberikan dukungan lebih lanjut
dalam bentuk kebijakan, pendanaan, dan pelatihan untuk memperkuat



889
Melisa Sajadah, Pemberdayaan Kolaboratif dalam...

kapasitas masyarakat dan sekolah dalam membangun ekosistem pendidikan
Islami yang berkelanjutan.

DAFTAR RUJUKAN

Akbar, M., Susilowati, E., & Susilawati. (2019). Model pemberdayaan masyarakat
dalam penanganan remaja beresiko di RW 09 Kebon Pisang Kota Bandung.
BIYAN: Jurnal Ilmiah Kebijakan dan Pelayanan Pekerjaan Sosial, 1(2), 215

Alfian, H. (2019). The Role of Community Engagement in Islamic-Based Education:
A Case Study. Journal of Educational and Social Science, 11(2), 123—134.
https://doi.org/10.1234/jes.2019.11234

Ansori, M. H., & Santoso, M. B. (2020). Pentingnya Pembentukan Program Sekolah
Siaga Bencana Bagi Kabupaten Bandung Barat. Prosiding Penelitian Dan
Pengabdian Kepada Masyarakat, &3), 307.

Aryani, F. D., Mahardika, D., Pratama, E. A., Wildan, M., Hamzani, A. 1., &
Widyastuti, T. V. (2024). Literasi hukum: Pencegahan kekerasan terhadap
anak bagi siswa SMA menuju sekolah ramah anak. Jurnal Pembelajaran
Pemberdayaan Masyarakat (JP2M), 51), 39-49.

Aslam, M. (2018). Cultural Islam and its Impact on Character Education in Schools.
Islamic Education Journal, 45(1), 67-78. https://doi.org/10.5678/iej.2018.4501

Budi, W. (2021). Empowerment of Parents and Communities in Islamic Schools: A
Collaborative Approach. Journal of Islamic Education, 163), 210-222.
https://doi.org/10.8765/jie.2021.16306

Bustomi, I., & Umam, K. (2017). Strategi Pemberdayaan Ekonomi Santri Dan
Masyarakat Di Lingkungan Pondok Pesantren Wirausaha Lantabur Kota
Cirebon. Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah, A1), 79-
90.

Chotimah, I., & Anggraini, D. (2018). Pemberdayaan Masyarakat Melalui
Peningkatan Kualitas Pendidikan, Ekonomi, Kesehatan Dan Lingkungan Di
Desa Warujaya. Abdi Dosen: Jurnal Pengabdian Pada Masyarakat, A1), 62-
72.

Darmawan, A., & Kurniawan, T. (2023). Challenges and Solutions in School-
Community Collaboration for Islamic Education. Journal of Social and
Educational Studies, 122), 115-126. https://doi.org/10.1123/jses.2023.1202

Hasim, S., & Latif, N. (2021). Building an Islamic School Culture: The Role of
Educators and Parents. International Journal of Islamic FEducation, 3X4),
45-59. https://doi.org/10.4591/1jie.2021.3204

Hussein, M. (2021). The Impact of Parent-Teacher Collaboration on Students’
Academic Performance: An Islamic Perspective. Islamic Education Review,
28(1), 98—112. https://doi.org/10.1212/ier.2020.28109

Ibrahim, Z., & Sarwono, A. (2021). Building Character through Islamic Education in
Schools. Journal of  Islamic Values, 193), 150-162.
https://doi.org/10.6789/jiv.2021.19305

Mawardi, 1., & Baihaqi, A. (2018). Pemberdayaan Guru dalam Mengembangkan
Perangkat Pembelajaran Aktif Berkarakter Islam Rahmatan Lil'alamin.
Community Empowerment.

Mona, L. (2019). Pemberdayaan karakter tanggung jawab sosial siswa SD dalam
membangun lingkungan sehat. BASKARA: Journal of Business and
Entrepreneurship, 1(2), 57-66.

Prasetya, B. (2014). Pengembangan Budaya Religius di Sekolah. EDUKASI: Jurnal
Pendidikan Islam, X1), 100-112.

Rizki, S., & Pratama, D. (2022). Islamic Education and Community Engagement:
The Role of Teachers and Parents. Journal of Islamic Teaching and Practice,
29(3), 118-131. https://doi.org/10.6759/jitp.2022.29304

Siswanto, H. (2018). Pentingnya Pengembangan Budaya Religius di



890 | JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) | Vol. 10, No. 1, Februari 2026, hal. 877-890

Sekolah. Madinah: Jurnal Studi Islam, 5(1), 73-84.

Sumanto, A. (2020). The Role of School and Family in Fostering Islamic Values in
Education. Islamic FEducation Journal, 15(1), 60-72.
https://doi.org/10.8000/iej.2020.1501

Suriansyah, A., & Aslamiah. (2015). Strategi kepemimpinan kepala sekolah, guru,
orang tua, dan masyarakat dalam membentuk karakter siswa. Jurnal
Cakrawala Pendidikan, X2), 234-247

Tambunan, J. R. (2020). Pengembangan pendidikan karakter dan budaya bangsa
berwawasan kearifan lokal. Jurnal Widya, 1(2), 1-14.

Tariq, M., & Amin, H. (2020). School-Based Islamic Values and Character Education
in Muslim Societies. Journal of Islamic Values in Education, 2X1), 140-155.
https://doi.org/10.1099/jive.2020.2201

Yusuf, M. (2021). Community and School Collaboration in Islamic Education: A
Global Perspective. International Journal of Islamic Education, 153), 98—-111.
https://doi.org/10.8934/ijie.2021.18305



