
Abdimas Mandalika 
http://journal.ummat.ac.id/index.php/mandalika  

ISSN 2807-5943 

Vol. 5, No. 2, Februari 2026, Hal. 235-245 

 

 

 

 

 

235 

 

Peningkatan Literasi Multikultural Guru Pondok Pesantren 

Darussalam Gontor Kampus Putri Melalui Experiential 

Learning 

1Yuangga Kurnia Yahya, 1M. Kharis Majid, 1Muhammad Nurrosyid Huda Setiawan, 
1Kholid Karomi, 1Olivia Fiestha Junana, 1Talia Az Zuhroh, 1Arfita Maula Nugraheni, 

1Nyiar Nasywadina, 1Farhana Ovista Kurnia 
1Prodi Studi Agama-Agama, Universitas Darussalam Gontor, Indonesia. 

Corresponding Author. Email : yuangga4@unida.gontor.ac.id  
 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

Article History:  Abstract: The diverse activities and social backgrounds within Islamic 
boarding schools constitute valuable social capital for strengthening social 
cohesion in society. However, limited direct encounters with communities 
of different religious and ethnic backgrounds outside the pesantren 
environment may constrain the development of multicultural literacy. 
This community service program aims to enhance the multicultural 
literacy of teachers at Darussalam Gontor Islamic Boarding School for 
Female Students through an experiential learning approach based on 
direct engagement with multicultural communities. The implementation 
method consisted of three stages: preparation, implementation, and 
evaluation, carried out through enrichment lectures, discussions, field 
visits, reflective sessions, and direct interactions with interfaith and 
interethnic communities in Malaysia. The results indicate an 
improvement in participants’ cultural awareness, experiential 
understanding, and intercultural sensitivity, particularly in relation to 
diversity management and the development of inclusive and dialogical 
social attitudes. These direct experiences strengthened the participants’ 
readiness to engage constructively in multicultural societies and to 
contribute to the reinforcement of social cohesion in their respective fields 
of service. 

Abstrak: Kehidupan pesantren yang diwarnai oleh keragaman latar 

belakang santri dan guru merupakan modal sosial penting dalam 

penguatan kohesi sosial di masyarakat. Namun, keterbatasan 

perjumpaan langsung dengan masyarakat lintas agama dan etnis di luar 

lingkungan pesantren berpotensi membatasi pengembangan literasi 

multikultural. Kegiatan pengabdian ini bertujuan untuk meningkatkan 

literasi multikultural guru Pondok Pesantren Darussalam Gontor 

Kampus Putri melalui pendekatan experiential learning berbasis 

perjumpaan langsung dengan masyarakat multikultural. Metode 

pelaksanaan kegiatan meliputi tahap persiapan, pelaksanaan, dan 

evaluasi yang diwujudkan dalam bentuk kuliah pengayaan, diskusi, 

kunjungan lapangan, refleksi, serta interaksi langsung dengan 

komunitas lintas agama dan etnis di Malaysia. Hasil kegiatan 

menunjukkan adanya peningkatan wawasan, pengalaman, dan 

sensitivitas budaya peserta terhadap realitas multikultural, khususnya 

dalam memahami pengelolaan keragaman agama dan etnis serta 

membangun sikap inklusif dan dialogis dalam interaksi sosial. 

Pengalaman langsung ini memperkuat kesiapan peserta untuk berperan 

aktif dalam masyarakat multikultural serta berkontribusi pada 

penguatan kohesi sosial di lingkungan tempat mereka mengabdi.  

Received 

Revised  

Accepted 

Online 

     

: 02-11-2025 

: 07-01-2026 

: 17-01-2026 

: 02-02-2026 

Keywords: 
Pondok Pesantren; 
Multikulturalisme; 
Literasi Budaya; 
Etnis; 
Malaysia. 

 

 

                                                           
                                                                                       This is an open access article under the CC–BY-SA license 

http://journal.ummat.ac.id/index.php/mandalika
mailto:yuangga4@unida.gontor.ac.id


236  |Abdimas Mandalika | Vol. 5, No. 2, Februari 2026, Hal. 235-245 
 

A. LATAR BELAKANG  

Dalam dunia yang telah dipenuhi perkembangan teknologi informasi dan komuniasi 

(TIK) secara digital, perjumpaan dengan berbagai budaya, etnis, ras, dan agama menjadi 

sangat mudah. Secara sengaja atau tidak, cakupan luasan perkembangan TIK membuka 

sekat-sekat antar budaya, etnis, ras, dan agama dalam ruang digital yang dapat diakses 

oleh siapa saja (Yahya et al., 2019). Karenanya, literasi multikultural menjadi bekal 

penting dalam interaksi sosial, baik di dunia nyata maupun dunia maya. Literasi 

multikultural adalah kemampuan seseorang untuk memahami, menghargai, 

memberikan respon, dan berinteraksi dengan masyarakat dengan latar belakang budaya 

yang berbeda-beda. Dalam konteks pendidikan, dengan literasi ini, para siswa 

diharapkan dapat mengenal, memahami, menghormati, dan berinteraksi dengan 

berbagai masyarakat dari latar belakang budaya, etnis, ras, dan agama yang beragam 

(Widyantari & Winangun, 2024). Multikulturalisme juga dianggap sebagai pendekatan 

yang tepat dalam konteks negara-negara yang memiliki keragaman etnis di dalamnya, 

seperti Indonesia dan Malaysia, sebagai kebutuhan masyarakat untuk dapat hidup 

bersama dengan harmonis (Wales, 2022). 

 Dalam Global Risk Report 2025, di antara isu-isu yang mencuat dan menjadi 

keresahan bersama dunia adalah seputar mis-informasi dan disinformasi. Dengan 

perkembangan TIK dan media-media digital, isu ketidakadilan, pelanggaran kebebasan 

sipil, dan ketimpangan ekonomi mengalami eskalasi hingga memunculkan polarisasi 

sosial. Menurut laporan tersebut, dalam 2 tahun ke depan, isu mis-informasi dan 

disinformasi menjadi tantangan utama yang dihadapi masyarakat dunia secara kolektif, 

yang dapat memicu lahirnya polarisasi sosial dan krisis kohesi sosial. Kedua tantangan 

tersebut diprediksi akan menjadi pekerjaan rumah bagi dunia dalam 10 tahun ke depan 

(World Economic Forum, 2025). Padahal, kohesi sosial merupakan faktor penting yang 

mempengaruhi kesehatan, baik mental maupun fisik masyarakat. Beberapa penelitian 

menunjukkan bahwa banyak orang yang memiliki kohesi sosial yang kurang baik 

memiliki kualitas hidup yang menurun (Suharmanto, 2024; Zhang et al., 2021). 

Karenanya, perlu usaha-usaha untuk memperbaiki tantangan yang berkaitan dengan 

mis-informasi dan disinformasi, salah satunya dengan literasi budaya dan antar-budaya 

yang baik dan sehat. Dengan memiliki literasi budaya yang baik dan sehat, individu dapat 

menciptakan masyarakat yang solid dan erat dari dalam, juga inklusif, saling memahami, 

dan saling menghormati dengan kelompok masyarakat lainnya (Kurniawan, 2021; 

Rendiyawati et al., 2024). 

Dalam kegiatan ini, tim pengabdi berupaya melakukan kegiatan peningkatan literasi 

multikultural Guru Pondok Pesantren Darussalam Gontor Kampus Putri. Pondok 

pesantren dipilih karena merupakan lembaga pendidikan berbasis Islam dan didukung 

dengan kurikulum mandiri yang bersifat holistik. Kurikulum tersebut tidak hanya 

berfokus pada pengembangan kognitif santri di dalam kelas, tetapi juga pada 

pengembangan kecerdasan afektif dan psikomotorik serta kecerdasan sosial di luar kelas  

(Budi & Apud, 2019; Mukri et al., 2024). Di asrama, masjid, lapangan olahraga, kamar 

mandi, tempat makan, dan lainnya, para santri dituntut untuk dapat bersosialisasi 

dengan santri lainnya yang memiliki latar belakang budaya, suku, dan etnis yang berbeda. 

Karenanya, pondok pesantren juga dikenal sebagai melting-pot, di mana santri dari 

berbagai daerah dengan berbagai latar belakang sosial dan ekonomi yang berbeda 

diperlakukan sama dan setara (Makhmudah, 2019). Hal tersebut semakin kentara di 

Pondok Modern Darussalam Gontor yang memiliki filsafat hidup “berdiri di atas dan 

untuk semua golongan” (Bastomi, 2019). 

Guru Pondok Pesantren Darussalam Gontor Kampus Putri memiliki pengalaman 

hidup dalam lingkungan yang relatif multikultural dari sisi budaya dan etnis, namun 

masih bersifat homogen dari aspek agama dan kewarganegaraan. Kondisi ini 

menyebabkan keterbatasan pengalaman empiris dalam berinteraksi langsung dengan 



 Yuangga Kurnia Yahya, Peningkatan Literasi Multikultural...    237 
 

masyarakat lintas agama dan etnis di luar konteks pesantren. Akibatnya, sebagian guru 

berpotensi mengalami kesulitan adaptasi sosial ketika berhadapan dengan masyarakat 

multikultural yang lebih heterogen, khususnya dalam konteks global dan lintas negara. 

Selain itu, maraknya misinformasi dan disinformasi berbasis identitas budaya dan agama 

turut menjadi tantangan dalam membangun sikap inklusif dan dialogis di masyarakat. 

Sebagai solusi atas permasalahan tersebut, tim pengabdi menawarkan program 

peningkatan literasi multikultural berbasis experiential learning melalui kegiatan 

pengayaan lapangan di Malaysia. Program ini dirancang untuk mempertemukan peserta 

secara langsung dengan masyarakat lintas agama dan etnis melalui kunjungan ke 

institusi pendidikan, organisasi kemanusiaan, serta tempat peribadatan berbagai agama. 

Pendekatan ini diharapkan dapat memperkaya pengalaman empiris peserta, 

meningkatkan pemahaman kontekstual tentang pengelolaan keragaman, serta 

menumbuhkan sikap inklusif, dialogis, dan reflektif dalam menghadapi realitas 

masyarakat multikultural. 

Berbagai kegiatan dan latar belakang kehidupan pesantren tersebut menjadi modal 

yang berharga dalam upaya penguatan kohesi sosial di masyarakat. Namun, diversitas 

yang terbatas di dalam lingkungan pesantren seringkali membuat santri yang kembali 

ke masyarakat merasa asing dan justru membentuk komunitas terpisah dari masyarakat 

umum(Miftahudin, 2022). Tim pengabdi melihat bahwa modalitas yang baik tersebut 

perlu ditingkatkan dengan literasi multikultural dengan melakukan perjumpaan dengan 

masyarakat lainnya yang berasal dari latar belakang budaya, ras, dan etnis yang 

beragam. Diharapkan dengan kegiatan tersebut, wawasan, pengalaman, dan kompetensi 

mereka dalam interaksi antar-budaya meningkat dan berkembang. Malaysia, negara 

yang dikenal sebagai negara yang multi-rasial dan menjadi melting-pot berbagai budaya 

dari seluruh dunia. Berbagai ras dan etnis yang berbeda, mulai dari Melayu, India, China, 

dan suku-suku lokal dapat hidup bersama dengan rukun dan harmoni (Gabriel, 2021; 

Noor & Leong, 2013). Berdasarkan uraian tersebut, kegiatan pengabdian ini bertujuan 

untuk meningkatkan literasi multikultural guru Pondok Pesantren Darussalam Gontor 

Kampus Putri melalui pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning), 

khususnya melalui perjumpaan langsung dengan masyarakat multikultural lintas agama 

dan etnis di Malaysia. Kegiatan ini diharapkan dapat memperkuat wawasan, sikap, dan 

kompetensi peserta dalam mengelola keragaman serta membangun interaksi sosial yang 

inklusif dan harmonis di tengah masyarakat majemuk. 

 

B. METODE PELAKSANAAN 

Kegiatan pengabdian ini pada dasarnya adalah sebagai alternatif pemecahan masalah 

isu strategis secara riil di lapangan, sehingga program yang diadakan adalah kegiatan- 

kegiatan yang ditujukan untuk mengatasi permasalahan tersebut. Realisasi program 

pengabdian ini dimulai dari tahap persiapan, pelaksanaan, dan tahap evaluasi dan 

laporan. Kegiatan ini masuk dalam rentetan kegiatan Studi Pengayaan Lapangan (SPL) 

Program Studi Studi Agama-Agama, Fakultas Ushuluddin, Universitas Darussalam 

Gontor. Kegiatan pengabdian dilaksanakan selama satu minggu, mulai 28 Oktober 2025 

hingga 3 November 2025. Peserta merupakan 33 guru atau ustadzah di Pondok Modern 

Darussalam Gontor Putri kampus 4, Kandangan, Kediri. Mereka berasal dari berbagai 

daerah di Indonesia, dengan latar belakang bahasa ibu, budaya, dan organisasi 

masyarakat, juga strata sosial dan ekonomi yang beragam. 

Tahap persiapan meliputi survei lapangan. Survei dilakukan sejak lima bulan 

sebelum penyelenggaran kegiatan. Hal yang disurvei adalah objek yang akan dikunjungi 

dan kesediaan objek dalam menerima kunjungan serta memberikan pelatihan dan materi 

kepada para peserta. Selain itu, di tahap ini, tim pengabdi berkoordinasi dengan Wakil 

Pengasuh Pondok Pesantren, Direktur KMI, Dosen Pembimbing Akademik, Pembimbing 

Asrama, dan orang tua guru-guru peserta terkait rencana kegiatan. Tahap pelaksanaan 



238  |Abdimas Mandalika | Vol. 5, No. 2, Februari 2026, Hal. 235-245 
 

adalah pendampingan program literasi dengan bentuk kuliah, workshop, kunjungan, dan 

kajian non-formal. Tahap terakhir adalah evaluasi kegiatan antara tim pengabdi serta 

penyusunan laporan pengabdian. Program ini berfokus pada dua hal utama, yaitu 

memperkenalkan isu multikultural pada guru dan memberikan awareness akan 

pengelolaan keragaman agama dan etnis dalam konteks Malaysia dan Indonesia.  

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Dalam pelaksanaannya, kegiatan ini banyak berfokus pembelajaran berbasis 

pengalaman dan interaksi dengan masyarakat yang multikultural. Sedikitnya, para 

peserta telah hidup bersama dengan masyarakat yang inklusif dalam lingkungan pondok 

pesantren selama 7-10 tahun. Masa tersebut merupakan masa yang lama untuk mampu 

mengenal, memahami, beradaptasi, dan berinteraksi dalam lingkungan multikultural. 

Pengalaman mereka hidup di lingkungan yang multikultural merupakan modal besar 

dalam menebarkan nilai-nilai multikulturalisme sebagai penguatan kohesi sosial (Ghofur, 

2011). Meskipun demikian, masyarakat yang tinggal di pesantren masih bisa dibilang 

masyarakat yang homogen karena seluruhnya merupakan muslim/muslimah. Di sisi lain, 

jumlah santriwati yang berasal dari luar negeri merupakan minoritas, dengan tidak lebih 

dari 5% dari total keseluruhan santri. Hal inilah yang membuat tim pengabdi melihat 

kebutuhan akan peningkatan literasi multikultural melalui pengalaman perjumpaan 

dengan masyarakat yang lebih heterogen, baik dari sisi bahasa dan budaya maupun 

agama atau kepercayaannya.  

Kegiatan ini berlangsung selama satu minggu, mulai dari 28 Oktober 2025 hingga 2 

November 2025. Beberapa objek yang dipilih merupakan institusi keagamaan atau 

organisasi yang bergerak di bidang dialog antar agama dan antar budaya seperti 

Universiti Islam Antarabangsa (UIA), Al-Khaadem, Global Unity Network, Interactive 

Dakwah and Tarbiyah Association, dan International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC, IIUM). Di samping itu, peserta juga akan diajak berinteraksi 

langsung di tempat peribadatan seperti Masjid Wilayah, Batu Caves, dan Seminari Tinggi 

Teoloji Malaysia, Seremban. Beberapa objek tersebut dipilih sebagai representasi etnis 

yang ditemui di Malaysia, yaitu Melayu, Tionghoa, dan India, sehingga pesan-pesan 

multikulturalisme dapat sampai kepada para peserta. 

Kegiatan dimulai dengan penjelasan secara komprehensif dan holistik akan lanskap 

etnis dan keagamaan di Malaysia. Di sini, para peserta berdiskusi langsung dengan 

dosen-dosen UIA yang terdiri dari peneliti, akademisi, tenaga ahli di Kementerian, dan 

juga pemrakarsa kegiatan-kegiatan sosial di bidang agama. Dr. Haslina Ibrahim 

menjelaskan bahwa diversitas yang ada di Malaysia semuanya tetap tunduk dan 

berpegang pada konstitusi. Kontitusi merupakan sebuah kewajiban mutlak dan mengikat 

bagi seluruh masyarakat Malaysia, baik yang merupakan penduduk asli maupun 

pendatang. Hal ini menjadi penting karena Malaysia merupakan negara yang lebih 

terbuka dalam menerima kedatangan warga negara asing untuk datang dan berprofesi di 

dalamnya (Gabriel, 2021). Untuk itu, pemerintah (dalam hal ini kerajaan dan 

Kementerian) memiliki peran yang sentral sebagai pemegang kebijakan, pelindung, dan 

juga pemelihara keragaman di masyarakat.  



 Yuangga Kurnia Yahya, Peningkatan Literasi Multikultural...    239 
 

 

Foto 1. Diskusi dengan Dr. Majdan Alias dan Dr. Haslina Ibrahim di UIA 

Tidak berhenti di situ, terdapat agensi-agensi dalam bentuk organisasi masyarakat, 

organisasi keagamaan, organisasi sosial, dan institusi pendidikan yang membantu 

mendiseminasikan pemahaman tersebut kepada akar rumput. Sebaliknya, pemerintah 

juga mengundang perwakilan tiap agama dan etnis, pemuka agama, dan juga akademisi 

untuk mendiskusikan isu-isu baru seputar kehidupan beragama, seperti isu pluralisme 

agama. Hasil diskusi tersebut melahirkan kebijakan pemerintah yang bersifat 

menyeluruh dan mengikat tentang isu tersebut. Sebagai tindak lanjut dari kebijakan 

tersebut, beberapa pemuka agama atau mufti di masing-masing wilayah negara bagian 

juga menerbitkan fatwa yang mendukung kebijakan tersebut, dengan kontekstualisasi 

kekhasan masing-masing wilayah. Setelah itu, para peserta diajak berkeliling untuk 

berinteraksi dengan mahasiswa UIA yang berasal dari berbagai negara, mulai dari 

Malaysia, Sudan, Pakistan, Afghanistan, Turki, dan tak terkecuali Indonesia. 

Setelah itu, para peserta diajak untuk berkunjung pada tokoh muslim asal Tionghoa, 

yaitu Syekh Hussein Yee . Sebelum memeluk Islam, beliau merupakan penganut 

Buddhist. Syekh Hussein Yee berpendapat bahwa landasan agama seorang muslim, yaitu 

al-Qur’an dan Sunnah mengajarkan untuk berinteraksi, bersahabat, dan saling tolong 

menolong dengan seluruh manusia. Menurutnya, seluruh manusia, apapun ras, etnis, dan 

agamanya merupakan saudara sesama anak cucu Adam. Hal ini yang membuatnya 

membiasakan untuk memanggil seluruh orang yang ia temui dengan panggilan “saudara” 

atau “brother”. 

Al-Qur’an mengajarkan bahwa setiap muslim harus berdakwah kepada seluruh 

manusia. Namun, seringkali dakwah disampaikan tidak sesuai dengan cara yang al-

Qur’an ajarkan, yaitu dengan cara yang bijaksana (hikmah), nasehat yang baik 

(maw’idzoh hasanah), dan jika harus berdebat, hendaklah dengan cara yang santun. Alih-

alih membuat orang tertarik untuk mengenal agama Islam, mereka justru semakin 

menjauh karena cara berdakwah mereka yang keras dan kasar. Syekh Hussein Yee juga 

menekankan bahwa keluarga merupakan pondasi yang penting dalam kehidupan 

bermasyarakat, sehingga seseorang yang berpindah keyakinan tidak perlu meninggalkan 

keluarga yang telah membesarkannya.  

 

Foto 2. Peserta berfoto bersama Syekh Hussein Yee dan Ustadz Adli di Al-Khaadem 



240  |Abdimas Mandalika | Vol. 5, No. 2, Februari 2026, Hal. 235-245 
 

Sebagai implementasi dari pemahaman agama tersebut, Syekh Hussein Yee 

mendirikan organisasi Al-Khaadem yang secara harfiah berarti “pelayan”. Organisasi ini 

bergerak di bidang-bidang kemanusiaan dengan memberikan bantuan yang efektif dan 

pendidikan. Organisasi yang memiliki tagline “Serving Mankind” ini berupaya 

mengimplementasikan nilai-nilai Islam yang dipahami oleh Syekh Hussein dalam bentuk 

kegiatan sosial. Di antara kegiatan sosial tersebut adalah pelaksanaan qurban, aqiqah, 

dan pemberian bantuan kepada masyarakat yang membutuhkan. Menariknya, meskipun 

merupakan organisasi Islam, mereka memberikan bantuan kepada masyarakat yang 

paling miskin dan membutuhkan, tanpa melihat latar belakang agama, ras, dan etnis. 

Selain itu, organisasi ini juga menyelenggarakan kelas bagi masyarakat yang belum 

memeluk Islam atau baru memeluk Islam untuk berdiskusi dan mengenal lebih dalam 

tentang ajaran agama Islam (Administrator, n.d.-a). Di sini, Syekh Hussein tidak 

memaksa orang-orang tersebut untuk memeluk Islam, melainkan memberikan informasi 

yang benar tentang apa sebenarnya yang diajarkan oleh Islam. Gerakan ini terlihat 

sederhana tetapi merupakan langkah maju dalam upaya menanggulangi misinformasi 

dan disinformasi antar pemeluk agama.  

Setelah mendengarkan pesan-pesan inspiratif dari Syekh Hussein Yee, peserta diajak 

berjumpa dengan komunitas masyarakat lainnya. Kali ini, peserta disambut oleh Brother 

Shah Kirit Kakulal Govindji (yang akrab dipanggil “Bro Shah”), presiden Global Unity 

Network (UNITY) (Administrator, 2022). Global Unity Network merupakan organisasi 

non-profit berbasis Islam yang bergerak di bidang dakwah. Bro Shah sendiri merupakan 

tokoh yang mendapatkan Anugerah Tokoh Maal Hijrah Selangor 2010 dalam kategori 

Anugerah Tokoh Saudara Kita dan juga Anugerah Pendakwah Negara dari Yayasan 

Dakwah Islamiah Malaysia 2015 kategori Tokoh Saudara Kita. Ia juga merupakan Duta 

Dakwah di SABA Islamic Media Sdn Bhd.  

Meskipun bergerak di bidang dakwah, tetapi Bro Shah bersama UNITY 

mempromosikan “interfaith engagement". Kegiatan ini melibatkan pemuka-pemuka 

agama lainnya dalam forum yang santai dan kekeluargaan. Mereka juga diajak untuk 

saling mengunjungi ke rumah-rumah ibadah dan menjalin kerjasama dalam berbagai 

bentuk. Seluruh kegiatan itu diadakan untuk memperkenalkan Islam secara utuh dan 

benar kepada masyarakat non-muslim, sebagaimana yang dilakukan oleh Syekh Hussein 

Yee. UNITY sendiri mengusung moto “Perpaduan melalui Pengetahuan”, yang 

menunjukkan upaya-upaya untuk memupuk dan meningkatkan persatuan antar 

masyarakat dengan latar belakang kebudayaan dan kepercayaan yang berbeda melalui 

pemahaman yang lebih baik satu sama lain. Mereka percaya bahwa pengetahuan dan 

pemahaman yang benar antar masyarakat multikultural dapat mengurangi prasangka 

dan berita palsu (hoax) yang bereda di masyarakat (Editor Yadim, 2015). 

 

Foto 3. Bro Shah Kirit bersemangat membagikan pengalaman UNITY kepada peserta 

Di sini, Bro Shah memaparkan pengalaman perjumpaan dia dengan masyarakat dan 

komunitas yang beragam. Ia sendiri merupakan seorang muslim yang berasal dari 

komunitas Tamil. Dalam kegiatan kemasyarakatnnya, ia mempopulerkan slogan “Peace, 



 Yuangga Kurnia Yahya, Peningkatan Literasi Multikultural...    241 
 

Unity, & Harmony”. Menurutnya, dakwah, yang merupakan kewajiban setiap muslim 

secara individu, harus melihat kondisi masyarakat yang ada. Di Malaysia, di mana 

masyarakat yang yang tinggi di sana heterogen dan multikultural, maka perlu bagi 

kegiatan dakwah untuk membina jembatan antar masyarakat dan komunitas yang 

berbeda, bukan justru membangun tembok. Hal tersebut diimplementasikan dalam 

berbagai kegiatan UNITY, di antaranya adalah majlis “Interfaith Sharing Session & 

UNITY Raya Get2gether” yang dilaksanakan dalam rangka Hari Raya Idul Fitri dan juga 

terlibat dalam diskusi “Interfaith Dialogue on Mental Health for Youth” yang 

diselenggarakan oleh Persatuan Penganut Buddhist Jin Gang Shan. Dalam momen-

momen tersebut, Bro Shah menekankan bahwa Islam memandang manusia lebih dari 

sekadar tubuh, melainkan sebagai sebuah harmoni tubuh, pikiran, hati, dan jiwa. 

Kesejahteraan sejati datang ketika semua hal dipelihara bersama. Karenanya, perlu 

persatuan lintas agama, budaya, dan generasi untuk membangun masyarakat yang 

menjadi wadah perkembangan generasi penerus secara holistik.  

Setelah mendengarkan pengalaman dari Syeikh Hussein dan Bro Shah, peserta diajak 

untuk berdiskusi, bertanya, dan mengomentari tentang berbagai isu-isu 

multikulturalisme. Mereka terlihat antusias dan tertarik dengan bagaimana kedua tokoh 

muallaf tersebut tidak membangun tembok dan batasan terhadap masyarakat lain, 

melainkan justru menjadi jembatan untuk saling berkomunikasi dan berinteraksi. 

Setelah sesi diskusi, peserta ditugaskan untuk memberikan refleksi tentang apa yang 

mereka lihat dan rasakan setelah mendengarkan para narasumber dan berjumpa dengan 

penduduk Malaysia yang multikultural. Refleksi disampaikan secara lisan untuk melihat 

kesan mereka melihat pengelolaan keragaman dan multikultural di Malaysia. Di antara 

kesan yang muncul adalah terkejut bagaimana banyak sekali warga India dan Tionghoa 

yang berdomisili, bekerja, belajar, dan juga menjadi warga negara Malaysia. Di dalam 

kendaraan yang ditumpangi misalnya, mereka melihat bahwa supir bis tersebut 

beragama Hindu dan berkebangsaan India. Mereka juga melihat banyak atribut dan 

simbol keagamaan di bis yang berkaitan dengan agama Hindu, yang mana sangat ditemui 

di Indonesia. Selain kesan melalui lisan, para peserta juga diminta menuliskan hasil 

refleksi mereka dalam bentuk tulisan dan menautkannya dengan pengetahuan yang 

telah mereka miliki sebelumnya di bangku perkuliahan dan pendidikan pesantren. Hal 

ini dalam rangka menunjukkan peningkatan wawasan dan pengalaman melalui kegiatan 

ini. 

 

Foto 4. Fasilitator dan peserta melakukan refleksi secara lisan sebelum dilanjutkan 

ke dalam penulisan hasil refleksi 

Selain berjumpa dengan masyarakat muslim dari berbagai etnis, peserta juga 

dipertemukan dengan komunitas masyarakat dari agama lain sebagai bentuk 

experiential learning. Di Batu Caves, Gombak, Selangor, peserta diajak untuk melihat 

tempat peribadatan, cara beribadah, manifestasi kepercayaan, serta arsitektur tempat 

peribadatan masyarakat Hindu dari India, khususnya dari Tamil. Ikon utama di kawasan 



242  |Abdimas Mandalika | Vol. 5, No. 2, Februari 2026, Hal. 235-245 
 

ini adalah Patung Dewa Murugan, yang merupakan putra bungsu Siwa dan istrinya, 

Parvati setinggi 42,7 meter, yang terbuat dari 1550 m3 beton, 250 ton bar baja dan 300 

liter cat emas. Masyarakat Hindu dari Tamil mengunjungi kawasan ini dalam rangka 

peribadatan rutin dan juga festival hari-hari tertentu sesuai dengan kalender Tamil. 

Selain melihat para peziarah, di kawasan ini peserta dapat melihat banyak hewan seperti 

kera, anjing, dan merpati yang berkeliaran secara bebas dan berinteraksi dengan 

pengunjung. Hewan-hewan tersebut dilindungi dan tidak boleh diganggu, khususnya 

kera yang merupakan hewan yang disucikan. Di komplek Batu Caves, para peserta juga 

dapat melihat patung besar Hanuman, Dewa Pelindung yang berwujud kera 

(Administrator, n.d.-b). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto 5. Peserta diajak berinteraksi dengan Masyarakat Hindu Tamil dan 

Pengunjung lainnya di Batu Caves 

Selain masyarakat Hindu India, agama besar lainnya adalah Kristen. Peserta diajak 

untuk mengunjungi Seminari Theoloji Malaysia (STM) di Seremban, Negeri Sembilan. 

Seminari ini merupakan sekolah tinggi agama Kristen yang merupakan kerjasama dari 

5 denominasi, yaitu Metodis, Anglikan, Presbyterian, Lutheran, dan Tamil Lutheran. 

Dosen-dosen STM, yang juga merupakan pemuka agama, membagikan pengalaman 

mereka sebagai komunitas minoritas di negara yang memiliki konstitusi berlandaskan 

ajaran Islam dan budaya Melayu. Dalam paparan mereka, diketahui bahwa jumlah 

pemeluk Kristen hanya 9% dari total keseluruhan penduduk Malaysia, dengan 2/3-nya 

berdomisili di bagian Timur, tepatnya di Sabah dan Sarawak. Dalam konteks Malaysia, 

kondisi kebijakan dan sistem yang berlaku di Semenanjung, Sabah, dan Sarawak sangat 

dinamis dan masing-masing dipengaruhi oleh berbagai aspek, seperti ekonomi, politik, 

sosial, dan administrasi. Karenanya, perlu melihat hubungan Kristen dengan pemeluk 

agama lain di masing-masing kawasan. 

Salah satu pembicara adalah Rev. Dr. Albert Sundaraj Walters, yang pernah menulis 

kajian tentang hubungan muslim-Kristen di Malaysia (Walters, 2007). Secara umum, 

kondisi hubungan Kristen dengan Muslim di Malaysia dapat dilihat dalam tiga konteks, 

yaitu hukum/konstitusi, politik, dan sosial. Dalam hal konstitusi, sebagaimana telah 

disebutkan di atas, undang-undang yang berlaku di Malaysia didominasi oleh ajaran 

Islam dan budaya Melayu, di mana terdapat beberapa pembatasan bagi masyarakat non-

muslim, termasuk Kristen. Di antara pembatasan tersebut adalah larangan untuk 

menginjili masyarakat muslim dan mempraktikkan serta menunjukkan simbol-simbol 



 Yuangga Kurnia Yahya, Peningkatan Literasi Multikultural...    243 
 

kekristenan di ruang publik. Hal tersebut juga dapat mengalami eskalasi di beberapa 

tempat, khususnya di kawasan semenanjung yang memiliki peraturan lebih ketat terkait 

non-muslim, serta di masa-masa tertentu, seperti saat masa pemilihan umum. 

Pembatasan tersebut dapat berimbas pada kesulitan mendapatkan ijin mendirikan 

bangunan gereja di beberapa wilayah. Untuk itu, beberapa jemaat gereja akhirnya 

menyewa ruko atau tempat lain untuk digunakan sebagai tempat ibadah. Meskipun 

demikian, dalam masa mendekati pemilihan umum, seringkali ijin penyewaan ruko 

sebagai tempat ibadah ditolak dengan alasan menganggu ketertiban umum. Pun saat 

gereja telah mendapatkan ijin dan bisa berdiri, terkadang muncul permintaan 

masyarakat dan pejabat setempat untuk tidak membangun gereja lebih tinggi dari 

menara masjid di kawasan tersebut dan tidak meletakkan simbol salib yang terlampau 

besar di depan bangunan gereja tersebut. Kasus lainnya yang mencuat adalah kasus 

pelarangan penggunaan kata “Allah” dalam Alkitab berbahasa Melayu, yang terjadi pada 

2007-2014 (Pogadaev, 2020). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto 6. Peserta berdialog dengan hangat seputar isu masyarakat Kristen di 

Malaysia bersama dosen dan pendeta di Seminari Theoloji Malaysia 

Meskipun demikian, pengalaman tersebut bukanlah pengalaman keseluruhan 

masyarakat Kristen di Malaysia. Sebagaimana disebutkan sebelumnya, kebijakan dan 

pengalaman yang berlaku di Semenanjung bisa jadi sangat berbeda dengan yang 

dijumpai di Sabah dan juga Sarawak. Namun, berdasarkan pengalaman para dosen dan 

pendeta di STM, di ranah sosial dan kehidupan bermasyarakat, sejatinya masyarakat 

yang beragam dapat hidup berdampingan satu sama lain dalam harmoni dan keadaan 

rukun. Mereka saling toleran dan menghormati keyakinan lainnya. Praktik-praktik 

seperti saling mengunjungi di hari besar dan tolong menolong sesama tetangga 

merupakan hal yang lazim ditemui dan dipraktikkan masyarakat muslim dan Kristen di 

Malaysia. 

Dari berbagai kegiatan di atas, peserta mendapatkan banyak manfaat, khususnya 

dala pengayaan wawasan literasi budaya. Perjalanan ini merupakan perjalanan ke luar 

negeri pertama bagi mayoritas peserta. Perjumpaan dan interaksi dengan masyarakat 

yang membawa kultur dan identitas masing-masing memberikan pekerjaan rumah yang 

banyak bagi mereka untuk selalu siap beradaptasi, saling mengenal, saling memahami, 

dan saling menghormati sebagai satu keluarga besar, yaitu keluarga dalam kemanusiaan 

(Yahya, 2018). Hal lain yang perlu disoroti adalah ternyata multikulturalisme di Malaysia 

yang sering disebut memiliki model melting-pot, ternyata kurang tepat. 

Multikulturalisme di Malaysia lebih tepat dengan model Salad bowl, di mana masing-

masing komunitas tetap mempertahankan identitas, agama, dan bahasa masing-masing 



244  |Abdimas Mandalika | Vol. 5, No. 2, Februari 2026, Hal. 235-245 
 

dengan patuh pada konstitusi utama negara, tanpa harus menghilangkan atau 

meleburkannya (Gabriel, 2021; Parekh, 2001).  

 

D. SIMPULAN DAN SARAN 

Kegiatan pengabdian ini berhasil meningkatkan literasi multikultural guru Pondok 

Pesantren Darussalam Gontor Kampus Putri melalui pendekatan experiential learning 

berbasis perjumpaan langsung dengan masyarakat lintas agama dan etnis. Melalui 

kegiatan pengayaan, diskusi, refleksi, dan interaksi sosial di Malaysia, peserta 

memperoleh pemahaman yang lebih kontekstual mengenai pengelolaan keragaman serta 

mengembangkan sikap inklusif dan dialogis. Pengalaman ini memperkuat kesiapan 

peserta untuk beradaptasi dan berkontribusi secara positif dalam masyarakat 

multikultural, khususnya dalam upaya penguatan kohesi sosial di lingkungan 

pengabdian mereka. 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Tim penulis mengucapkan terima kasih kepada Wakil Pengasuh dan Wakil Direktur KMI 

Pondok Pesantren Darussalam Gontor Kampus 4 Kandangan, serta Fakultas Ushuluddin 

dan Program Studi Studi Agama-Agama Universitas Darussalam Gontor yang telah 

memberikan dukungan moril dan materiil sehingga penyelenggaraan kegiatan 

pengabdian dapat berjalan dengan baik. 

 

REFERENSI 

Administrator. (n.d.-a). About al-Khaadem. Al-Khaadem. Retrieved November 1, 2025, 

from https://alkhaadem.com/about-us/ 

Administrator. (n.d.-b). Batu Caves. Malaysia.Travel. Retrieved November 1, 2025, from 

https://www.malaysia.travel/explore/batu-caves 

Administrator. (2022). Global Unity Network. Majlis Agama Islam Selangor. 

https://mais.gov.my/e-edisi/global-unity-network/ 

Bastomi, H. (2019). Belajar Toleransi Di Pondok Pesantren Gontor Ponorogo. Edudeena : 
Journal of Islamic Religious Education, 3(1), 53–67. 

https://doi.org/10.30762/ed.v3i1.1018 

Budi, A. M. S., & Apud, A. (2019). Peran kurikulum kulliyatul mu’allimin al-islamiyah 

(KMI) gontor 9 dan disiplin pondok dalam menumbuhkembangkan karakter santri. 

Tarbawi: Jurnal Keilmuan Manajemen Pendidikan, 5(1), 1–10. 

Editor Yadim. (2015). Anugerah untuk ‘orang dakwah.’ Yayasan Dakwah Islamiyyah 

Malaysia. https://www.yadim.com.my/v2/anugerah-untuk-orang-dakwah-2/ 

Gabriel, S. P. (2021). Racialisation in Malaysia: Multiracialism, multiculturalism, and the 

cultural politics of the possible. Journal of Southeast Asian Studies, 52(4), 611–633. 

Ghofur, S. A. (2011). Membumikan Pendidikan Multikultural Di Pesantren. Millah, 11(1), 

291–301. https://doi.org/10.20885/millah.vol11.iss1.art15 

Kurniawan, H. (2021). Tingkat Literasi Multikultural Mahasiswa Pendidikan Sejarah 

Dalam Memahami Materi Sejarah Pergerakan Nasional Indonesia. Agastya: Jurnal 
Sejarah Dan Pembelajarannya, 11(1), 83–97. https://doi.org/10.25273/ajsp.v11i1.5592 

Makhmudah, S. (2019). Membangun Tradisi Pesantren Di Tengah Arus Globalisasi. 

Edupedia, 4(1), 51–58. https://doi.org/10.35316/edupedia.v4i1.525 

Miftahudin, A. (2022). Tantangan Adaptasi Santri Milenial Di Masyarakat Dusun 
Krasaan Jogotirto Berbah Sleman. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Mukri, S. G., Triwoelandari, R., Alfaein, N. I., & Aulia, N. (2024). Model Pendidikan 

Karakter di Pesantren Modern Perspektif KH. Imam Zarkasyi. PESHUM: Jurnal 
Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 4(1), 1281–1290. https://ejournal.uika-

bogor.ac.id/index.php/jpik/article/view 

Noor, N. M., & Leong, C. H. (2013). Multiculturalism in Malaysia and Singapore: 



 Yuangga Kurnia Yahya, Peningkatan Literasi Multikultural...    245 
 

contesting models. International Journal of Intercultural Relations, 37(6), 714–726. 

Parekh, B. (2001). Rethinking multiculturalism: Cultural diversity and political theory. 

Ethnicities, 1(1), 109–115. 

Pogadaev, V. A. (2020). The problem of translation of the bible in the Malay Language and 

its impact on interconfessional relations in Malaysia. Vostok (Oriens), 2020(1), 151–

159. https://doi.org/10.31857/S086919080007089-4 

Rendiyawati, R., Dewi, D. A., & Hayat, R. S. (2024). Pentingnya Literasi Budaya Dalam 

Menumbuhkan Kesadaran Multikultural Dalam Masyarakat. ELSCHO: Jurnal 
Pendidikan Guru Sekolah Dasar, 2(1), 7–11. 

Suharmanto. (2024). Hubungan Antara Kohesi Sosial dengan Kualitas Hidup Petani. 

Jurnal Kedokteran Universitas Lampung, 8(2), 90–93. 

https://doi.org/10.23960/jkunila.v8i2.pp90-93 

Wales, R. (2022). Pendidikan Multikultural di Indonesia. Nusantara: Jurnal Pendidikan, 
Seni, Sains, Dan Sosial Humaniora, 1(1), 1–25. 

https://doi.org/10.11111/nusantara.xxxxxxx 

Walters, A. S. (2007). Issues in Christian–Muslim Relations: A Malaysian Christian 

Perspective. Islam and Christian–Muslim Relations, 18(1), 67–83. 

Widyantari, L. D., & Winangun, M. A. (2024). Literasi Multikultural Terintegrasi Nilai 

Kearifan Lokal Di Sekolah dasar Negeri Titab. Maha Widya Bhuwana, 7(2), 96–104. 

World Economic Forum. (2025). The Global Risk Report 2025. 

https://reports.weforum.org/docs/WEF_Global_Risks_Report_2025.pdf 

Yahya, Y. K. (2018). Phenomenological Approach in Interfaith Communication: A Solution 

to Allegation of Religious Blasphemy in Indonesia. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran 
Islam, 18(2), 237–254. https://doi.org/10.21154/altahrir.v18i2.1378 

Yahya, Y. K., Fajari, I. A., & Farhah, F. (2019). Exclusivism in Cyberspace: Challenges in 

Interfaith Communication. Third International Conference on Sustainable 
Innovation 2019 – Humanity, Education and Social Sciences (IcoSIHESS 2019) 
Exclusivism, 3(Atlantis Press), 468–471. https://doi.org/10.2991/icosihess-19.2019.81 

Zhang, L., Jiang, J., & Wang, P. (2021). Social cohesion associated with health mediated 

by emotional experience and life satisfaction: Evidence from the internal migrants in 

China. Applied Research in Quality of Life, 16(3), 1285–1303. 

 
 


