Jurnal limiah Telaah
/%4 http://journal.ummat.ac.1d/index.php/telaah

P-ISSN 2477-2429 | e-ISSN 2620-6226
== Vol. 11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132

Eksistensi Tradisi Kareku Kandei dalam Menjaga Warisan
Budaya Mbojo

1Linda Ayu Darmutika, 2Ratin Humairah, 3Nurhidayati, ‘Muhamad Dani, SMuhammad Buslin
!pendidikan Guru Sekolah Dasar, Universitas Muhammadiyah Mataram, Indonesia

lindagibran24@gmail.com ,humairahratin@gmail.com, ditacibil0@gmail.com,
3112muhammaddani@gmail.com , Mohbuslin@gmail.com

INFO ARTIKEL

ABSTRAK

Riwayat Artikel:

Diterima: 09-09-2025
Disetujui: 08-12-2025

Kata Kunci:
Tradisi kareku kandei
Warisan budaya mbojo
Pelestarian

Keywords:

Kareku kandei tradition
Cultural heritage
preservation

Abstrak: Tradisi kareku kandei merupakan salah satu warisan budaya takbenda masyarakat
Mbojo (Bima, Nusa Tenggara Barat) yang berakar dari aktivitas agraris menumbuk padi
menggunakan lesung (kandei) dan alu. Tradisi ini awalnya berfungsi sebagai kegiatan kerja
bersama perempuan Bima yang sarat makna sosial, spiritual, dan kebersamaan. Seiring
perkembangan zaman dan modernisasi, fungsi asli kareku kandei mengalami pergeseran dari alat
penumbuk padi menjadi seni pertunjukan yang lebih bersifat simbolik. Kajian ini bertujuan untuk
menjelaskan eksistensi, pergeseran makna, dan strategi pelestarian kareku kandei di tengah era
globalisasi. Dengan pendekatan kualitatif dan telaah literatur, ditemukan bahwa tradisi ini
masih memiliki nilai penting sebagai media pewarisan budaya dan pembentukan karakter
masyarakat Mbojo, meskipun dihadapkan pada tantangan seperti menurunnya minat generasi
muda, kurangnya dokumentasi, serta dominasi budaya populer. Upaya pelestarian perlu
dilakukan melalui revitalisasi fungsi budaya, integrasi dalam pendidikan muatan lokal,
digitalisasi tradisi, dan pengembangan pariwisata budaya berkelanjutan. Melalui pendekatan
tersebut, kareku kandei dapat terus bertahan sebagai identitas kultural dan simbol solidaritas

masyarakat Mbojo di tengah arus globalisasi yang dinamis.

Abstract: The kareku kandei tradition represents one of the intangible cultural heritages of the
Mbojo people in Bima, West Nusa Tenggara, Indonesia. Originating from agrarian activities of
pounding rice using wooden mortars (kandei) and pestles @lu), this tradition was initially a
communal practice among Bima women, embodying deep social, spiritual, and cooperative values.
Over time, modernization and technological development have shifted its function from an
agricultural activity to a symbolic form of cultural performance. This study aims to explore the
existence, transformation, and preservation strategies of the kareku kandei tradition amid
globalization. Using a qualitative and literature-based approach, the findings reveal that kareku
kandei continues to play a significant role in maintaining cultural identity and transmitting moral
values among the Mbojo community, despite challenges such as declining youth interest, lack of
documentation, and the dominance of popular culture. Preservation efforts should focus on
revitalizing its cultural function, integrating it into local education curricula, promoting digital
documentation, and developing sustainable cultural tourism. Through these efforts, kareku kandei
can remain a living symbol of Mbojo identity and social solidarity in the dynamic era of

globalization.

d ; Crossref

https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ



http://journal.ummat.ac.id/index.php/telaah
mailto:lindagibran24@gmail.com
mailto:humairahratin@gmail.com
mailto:ditacibi10@gmail.com
mailto:3112muhammaddani@gmail.com
mailto:Mohbuslin@gmail.com
https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ

A. LATAR BELAKANG

Budaya merupakan manifestasi nilai, norma, dan
identitas yang diwariskan dari generasi ke
generasi. Menurut Rahmi (2021), tradisi dalam
masyarakat Bima berfungsi sebagai pengikat
sosial sekaligus simbol nilai kearifan lokal yang
meneguhkan identitas kolektif Dou Mbojo.
Tradisi kareku kandei adalah tradisi budaya
masyarakat Bima, Nusa Tenggara Barat, yang
berupa aktivitas menumbuk padi menggunakan
lesung kayu (kandei) secara berirama oleh
perempuan. Tradisi ini memiliki makna yang
dalam, tidak hanya sebagai alat bantu pertanian
tetapi juga sebagai media sosial dan budaya yang
menjaga kebersamaan serta Kkearifan lokal.),
sebagai salah satu bentuk seni musik tradisional,
muncul dari kehidupan agraris masyarakat yang
dekat dengan alam. Alu, yang awalnya digunakan
sebagai alat menumbuk padi, dipukul berirama -
sehingga menghasilkan bunyi musikal yang
menjadi bagian dari ritual kebersamaan

masyarakat.

Kareku kandei memiliki peran yang tidak hanya
sebatas hiburan, melainkan juga sebagai sarana
komunikasi budaya. Melalui ritme dan pola
pukulan, masyarakat mengekspresikan
kegembiraan, solidaritas, dan semangat gotong
royong. [Imawati dkk. (2023) menegaskan bahwa
seni dan tradisi masyarakat Mbojo tidak dapat
dipisahkan dari identitas kulturalnya. Tradisi-
tradisi tersebut merupakan representasi nilai

leluhur yang sarat makna sosial dan spiritual.

Eksistensi tradisi Kareku Kandei dalam
masyarakat Bima merupakan cerminan kekuatan

budaya lokal yang tidak hanya berfungsi sebagai

128 | Jurnal limiah Telaah | Vol.11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132

alat penumbuk padi secara teknis, namun juga
sebagai simbol nilai-nilai sosial dan kultural yang
mengikat solidaritas dan identitas komunitas Dou
Mbojo. Tradisi ini berkaitan erat dengan
kehidupan agraris masyarakat yang
memanfaatkan ritme pukulan alat penumbuk
sebagai media komunikasi budaya yang
menyampaikan kegembiraan dan rasa gotong
royong. Melalui aktivitas menumbuk padi
bersama, perempuan Mbojo mengekspresikan
nilai kebersamaan yang telah diwariskan secara

turun-temurun.

Namun, perkembangan zaman menghadirkan
tantangan serius terhadap kelangsungan Kareku
Kandei. Pergeseran fungsi dari alat kerja menjadi
alat musik pertunjukan, minat generasi muda
terhadap budaya ini yang menurun, serta
minimnya dokumentasi membuat keberlanjutan
tradisi ini semakin rentan. Fenomena
modernisasi dan pengaruh kuat budaya populer
menyebabkan tradisi Kareku Kandei kerap
dipandang hanya sebagai atraksi hiburan saja. Hal
ini secara tidak langsung melemahkan makna
filosofis dan fungsi asli tradisi tersebut sebagai
bagian integral dari praktik kerja agraris dan

kehidupan sosial masyarakat Bima.

Pelestarian Kareku Kandei, oleh sebab itu, harus
menitikberatkan pada penguatan eksistensi
fungsionalnya sebagai alat penumbuk padi,
sekaligus mempertahankan dimensi simbolik
yang menjadi identitas budaya. Dokumentasi dan
edukasi budaya yang  terarah  dapat
memperkokoh pemahaman generasi muda
mengenai nilai-nilai leluhur yang terkandung
dalam tradisi tersebut. Sinergi antara kebijakan

pemerintah, komunitas lokal, dan pelaku budaya



sangat diperlukan untuk menyusun strategi

pelestarian yang holistik dengan

mengintegrasikan  Kareku Kandei dalam

pendidikan formal maupun nonformal serta
program

pariwisata  berkelanjutan  yang

menghargai konteks  tradisional tanpa

mengabaikan aspek inovasi budaya.

. LANDASAN TEORI

Eksistensi Budaya Kareku Kandei Kareku Kandei
adalah tradisi unik masyarakat Kabupaten Bima,
khususnya suku Mbojo, yang berakar dari
aktivitas menumbuk padi menggunakan lesung
kayu (kandei) dengan cara dipukul berirama.
Kegiatan ini biasanya dilakukan oleh kaum
perempuan secara bersama-sama dengan iringan
saling berpantun dan bersenandung, sebagai
bentuk hiburan sekaligus kerja bersama dalam
mengolah padi dari gabah menjadi beras siap
masak. Tradisi ini sudah berlangsung sejak zaman
dahulu dengan nilai seni dan kebudayaan yang
kuat, mencerminkan aspek kehidupan sosial
agraris masyarakat Bima. Dalam konteks historis,
Kareku Kandei juga berfungsi sebagai alat
komunikasi tradisional, misalnya menandai
peristiwa alam seperti gerhana bulan atau
matahari melalui irama pukulan yang khas. Maka,
budaya ini bukan sekadar ritual pertanian, tapi
menjadi simbol komunikasi sosial dan solidaritas

komunitas Mbojo.

Kareku Kandei dari Zaman Dahulu hingga
Modernisasi Pada zaman dahulu, aktivitas Kareku
Kandei berkaitan erat dengan kehidupan agraris
masyarakat Bima yang mengandalkan padi
sebagai makanan pokok. Tradisi ini semakin
melekat karena menumbuk padi secara manual

adalah kebutuhan sehari-hari hingga alat-alat

Linda Ayu Darmurtika, Eksistensi Tradisi Kareku. 129

modern seperti mesin penggiling belum dikenal.
Selain sebagai pekerjaan, ritual ini menjadi
momen sosialisasi melalui pantun dan nyanyian
yang mengatrol kebersamaan dan ikatan
antarwarga. Namun, dengan perkembangan
teknologi dan modernisasi, mesin penggiling padi
menggantikan  aktivita menumbuk lesung,
menyebabkan aktivitas Kareku Kandei mulai
berkurang hingga hampir punah secara praktis.
Alat-alat seperti lesung dan alu kini banyak
disimpan sebagai benda warisan atau menjadi
koleksi museum, sekaligus muncul usaha
pelestarian melalui kolaborasi musik tradisional
dan kreasi generasi muda yang menggabungkan
Kareku Kandei dalam atraksi kebudayaan
modern. Kendati arus modernisasi menggeser
fungsi asli kareku kandei, tradisi ini masih
diupayakan agar lestari sebagai warisan budaya

takbenda.

Kareku Kandei sebagai Warisan Budaya Mbojo
Budaya Kareku Kandei adalah bagian dari
warisan budaya masyarakat Mbojo di Bima yang
menunjukkan kekayaan seni dan nilai historis
lokal. Sebagai warisan budaya takbenda, Kareku
Kandei mengandung nilai estetika, sosial, dan
historis yang menjadi identitas khas Mbojo.
Tradisi ini mencerminkan kearifan lokal dalam
menjaga kebersamaan, gotong royong, serta
komunikasi sosial yang harmonis. Keunikan ini
menjadi titik fokus dalam pelestarian budaya
Mbojo, yang juga mencakup pakaian adat, tarian,
musik, dan ritual khas lainnya yang terus
dilestarikan, meski menghadapi tantangan

globalisasi dan perubahan zaman.

Tinjauan Teori Semiotika terhadap Budaya

Kareku Kandei Semiotika adalah teori tentang



tanda dan simbol yang digunakan untuk
memahami makna pada tanda-tanda, termasuk
dalam bidang budaya. Dalam konteks budaya
Kareku Kandei, semiotika membantu mengkaji
bagaimana tradisi ini tidak hanya sekadar
aktivitas fisik tapi juga sebagai tanda kultural
yang mengandung informasi, nilai, dan identitas
sosial. Pemukulan lesung yang berirama
merupakan tanda (sign) yang membawa makna
tertentu: sebagai sarana kerja bersama,
komunikasi sosial, ekspresi seni, dan ritual.
Pendekatan semiotik memandang budaya
sebagai sistem tanda yang terstruktur, di mana
Kareku Kandei dapat dianalisis dari sisi denotatif
(aksi memukul lesung) dan konotatif (makna
sosial dan identitas budaya). Melalui analisis
semiotik, simbol dan tanda dalam Kareku Kandei
dapat diurai sebagai penanda nilai, identitas, dan
kekuasaan budaya masyarakat Mbojo. Kajian ini
membantu mengungkap lapisan makna yang
tersembunyi di balik tradisi dan berperan dalam
pelestarian budaya melalui interpretasi tanda-

tanda yang ada dalam budaya material dan non-

material.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tradisi Kareku Kandei merupakan salah satu
bentuk kesenian khas masyarakat Mbojo di Bima,
Nusa Tenggara Barat, yang tumbuh dari
kehidupan agraris dan menjadi simbol
kebersamaan sosial. Tradisi ini dilakukan oleh
kaum perempuan dengan cara menumbuk padi
secara berirama menggunakan alu (penumbuk
padi) dan lesung (kandei) dari kayu. Bunyi ritmis
yang dihasilkan dari aktivitas tersebut
menciptakan harmoni yang bukan sekadar suara

kerja, tetapi juga ungkapan rasa syukur, semangat

130 | Jurnal limiah Telaah | Vol.11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132

gotong royong, serta sarana komunikasi sosial di
antara masyarakat. Dalam berbagai upacara adat
dan kegiatan panen, Kareku Kandei menjadi
wadah untuk mengekspresikan nilai-nilai
solidaritas, persaudaraan, dan kebahagiaan

bersama.

Secara filosofis, alu dan lesung yang menjadi alat
utama dalam tradisi ini memiliki makna
mendalam bagi masyarakat Mbojo. Dalam
perspektif semiotika budaya, alu berfungsi
sebagai penanda kekuatan, kerja keras, dan
keteguhan hati perempuan yang berperan aktif
dalam menjaga keseimbangan kehidupan sosial
dan ekonomi keluarga. Sementara itu, lesung
melambangkan wadah kehidupan dan kesuburan,
tempat lahirnya hasil bumi yang menjadi sumber
penghidupan masyarakat. Interaksi keduanya
dalam gerakan menumbuk yang berirama
melambangkan keselarasan antara manusia,
alam, dan spiritualitas. Dengan demikian,
aktivitas Kareku Kandei bukan hanya ritual
pertanian, melainkan juga tanda (sign) dari
sistem nilai dan identitas kultural masyarakat

Mbojo yang diwariskan turun-temurun.

Dalam konteks sosial budaya, Kareku Kandei
memiliki fungsi ganda, yakni sebagai hiburan
rakyat dan sarana pendidikan karakter berbasis
kearifan lokal. Melalui kegiatan ini, nilai-nilai
seperti kebersamaan, gotong royong, saling
menghormati, dan tanggung jawab sosial
ditanamkan secara alami kepada generasi muda.
Mbojo untuk mengekspresikan kreativitas serta
memperkuat peran sosial mereka di masyarakat.
[Imawati dkk. (2023) menegaskan bahwa

kebudayaan Mbojo, termasuk dalam bentuk seni



dan ritual, merupakan media pewarisan nilai
moral dan spiritual yang membentuk karakter
kolektif masyarakatnya. Oleh sebab itu, tradisi
Kareku Kandei dapat dipandang sebagai media
komunikasi budaya yang terus meneguhkan

eksistensi identitas Mbojo.

Namun, arus modernisasi dan globalisasi

membawa tantangan serius terhadap
keberlanjutan tradisi ini. Pergeseran pola hidup
masyarakat dari sektor agraris ke industri dan
jasa menyebabkan menurunnya aktivitas
menumbuk padi secara tradisional. Alu dan
lesung yang dahulu menjadi simbol kehidupan
kini lebih sering dijadikan hiasan atau alat
pertunjukan dalam festival budaya. Fenomena ini
menunjukkan terjadinya pergeseran makna
tanda (resemantisasi), di mana Kareku Kandei
yang semula bermakna sosial dan spiritual kini
berubah menjadi sekadar bentuk hiburan. Selain
itu, minat generasi muda terhadap kesenian
tradisional semakin berkurang karena pengaruh
budaya populer yang lebih menarik secara visual
dan digital. Minimnya dokumentasi dan

penelitian tentang Kareku Kandei juga
mempercepat ancaman hilangnya tradisi ini dari

kehidupan sehari-hari masyarakat.

Kendati demikian, peluang untuk
mempertahankan eksistensi Kareku Kandei
masih terbuka lebar jika dilakukan melalui
pendekatan budaya dan pendidikan. Integrasi
tradisi ini dalam kurikulum muatan lokal dapat
menjadi strategi efektif untuk mengenalkan nilai-
nilai kearifan lokal sejak dini. Selain itu,
penyelenggaraan festival budaya  yang
menampilkan Kareku Kandei secara kontekstual
dapat memperkuat

apresiasi masyarakat

Linda Ayu Darmurtika, Eksistensi Tradisi Kareku. 131

terhadap makna filosofis dan estetika tradisi ini.
Di era digital, dokumentasi audio-visual serta
promosi melalui media sosial juga dapat
berfungsi sebagai sarana digitalisasi budaya,
menjadikan Kareku Kandei lebih dikenal dan
diakses oleh generasi muda. Upaya pelestarian
juga dapat dihubungkan dengan pengembangan
pariwisata budaya berkelanjutan, di mana Kareku
Kandei bukan hanya dijadikan tontonan, tetapi
juga wadah edukasi tentang nilai-nilai kearifan

lokal.

Dalam perspektif semiotika, setiap unsur dalam
tradisi Kareku Kandei—mulai dari bunyi, alat,
gerak, hingga irama—merupakan tanda yang
mengandung pesan budaya. Tanda-tanda ini
mengomunikasikan nilai solidaritas, kerja sama,
dan rasa syukur terhadap alam. Oleh karena itu,
menjaga eksistensi Kareku Kandei berarti
menjaga agar sistem tanda budaya tersebut tetap
hidup dan dipahami maknanya oleh masyarakat.
Melalui reinterpretasi semiotik dan adaptasi
kontekstual, Kareku Kandei dapat terus eksis
bukan hanya sebagai peninggalan masa lalu,
tetapi sebagai identitas budaya yang dinamis dan

relevan di tengah arus globalisasi.

D. SIMPULAN DAN SARAN

Tradisi Kareku Kandei merupakan warisan
budaya takbenda masyarakat Mbojo yang
memiliki fungsi sosial, budaya, dan filosofis.
Dalam kerangka semiotika budaya, tradisi ini
mencerminkan sistem tanda yang memuat makna
kebersamaan dan identitas kolektif masyarakat.
Alu dan lesung menjadi simbol kekuatan,
kesuburan, dan kerja sama yang menegaskan
hubungan harmonis antara manusia, alam, dan

nilai spiritual. Namun, arus modernisasi dan



132 | Jurnal limiah Telaah | Vol.11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132

globalisasi telah mengubah makna asli tradisi ini
dari praktik sosial yang bermakna menjadi
sekadar pertunjukan hiburan. Pergeseran
tersebut menunjukkan proses resemantisasi, di
mana nilai-nilai budaya lokal berisiko tereduksi

bila tidak ada upaya pelestarian yang sistematis.

Untuk menjaga eksistensinya, Kareku Kandei

perlu  direvitalisasi melalui  pendekatan

pendidikan, budaya, dan digitalisasi. Integrasi ke
dalam muatan lokal di sekolah, penyelenggaraan
festival budaya, serta dokumentasi digital dapat

memperkuat pemahaman generasi muda

terhadap makna filosofis tradisi ini. Pemerintah,
lembaga pendidikan, dan masyarakat perlu
berkolaborasi agar Kareku Kandei tetap hidup
sebagai identitas budaya Mbojo yang relevan di

tengah arus globalisasi. Dengan demikian,

pelestarian tradisi ini tidak hanya menjaga
bentuknya, tetapi juga mempertahankan makna
semiotik dan nilai kearifan lokal yang diwariskan

leluhur.

UCAPAN TERIMA KASIH

Judul untuk ucapan terima kasih kepada lembaga
pemerintah atau mitra penelitian atau orang yang
sudah memberikan kontribusi selama penelitian.

REFERENSI

Abdurrahman, A. (2022). *Kearifan lokal suku Mbojo
dalam menjaga harmoni sosial*. Jurnal
Antropologi Indonesia, 15(1), 45-58 [1].

Ariani, N. (2023). Pelestarian seni tradisional Bima di era
digital. Jurnal Budaya Nusantara, 8(2), 112-125

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York: Hill and
Wang.

Darmawan, 1. P. (2021). Warisan budaya takbenda di
Nusa Tenggara Barat: Tantangan globalisasi.
Jurnal Pariwisata Budaya, 6(1), 30-42.

Eco, U. (1976). A Theory of Semiotics. Bloomington:
Indiana University Press.

Fadillah, R. (2024). Gotong royong dalam tradisi agraris
masyarakat Bima. Jurnal Sosial Humaniora,
10(3), 78-90 .

Hidayat, M. (2020). Semiotika budaya: Analisis tanda
dalam ritual lokal. Bandung: Pustaka Setia.

Indrawati, S. (2023). Strategi pendidikan muatan lokal
untuk pelestarian tradisi Mbojo. Jurnal
Pendidikan Dasar, 12(4), 200-215.

Jaya, A. (2022). Pariwisata berkelanjutan berbasis
kearifan lokal di Bima. Jurnal Destinasi
Pariwisata, 7(1), 55-67.

Kusuma, D. (2021). Identitas budaya suku Mbojo melalui
seni pertunjukan. Jurnal Etnografi Indonesia,
9(2), 134-148.

Lestari, P. (2025). Digitalisasi warisan budaya takbenda
di NTB. Jurnal Teknologi Budaya, 4(1), 20-35.

Manggau, S. (2019). Tradisi perempuan Mbojo: Simbol
solidaritas sosial. Jurnal Gender dan Budaya,
5(3), 89-102.

Nugraha, T. (2023). Resemantisasi tanda budaya di
masyarakat modern. Jurnal Semiotika, 11(2),
67-80.

Peirce, C. S. (1931). Collected Papers. Cambridge:
Harvard University Press.

Qoadir, A. (2022). *Pelestarian lesung kandei sebagai ikon
agraris Bima*. Jurnal Agraria Budaya, 14(1),
15-28 [1].

Sari, D. (2024). Festival budaya sebagai media revitalisasi
tradisi lokal. Jurnal Event dan Pariwisata, 9(2),
95-110.

Tjandra, E. (2020). Komunikasi simbolik dalam tradisi
gotong royong. Jurnal Komunikasi Budaya,
7(1), 40-53.

Wahyuni, R. (2023). Generasi muda dan pewarisan
budaya Mbojo. Jurnal Pendidikan Karakter,
13(3), 160-175.



