
Jurnal Ilmiah Telaah 

http://journal.ummat.ac.id/index.php/telaah  
 

p-ISSN 2477-2429 | e-ISSN 2620-6226 
Vol. 11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132  

 

127 

 

Eksistensi Tradisi Kareku Kandei dalam Menjaga Warisan 

Budaya Mbojo 

1Linda Ayu Darmutika, 2Ratin Humairah, 3Nurhidayati, 4Muhamad Dani, 5Muhammad Buslin  
1Pendidikan Guru Sekolah Dasar, Universitas Muhammadiyah Mataram, Indonesia 

lindagibran24@gmail.com ,humairahratin@gmail.com, ditacibi10@gmail.com,   
3112muhammaddani@gmail.com , Mohbuslin@gmail.com 

 

INFO ARTIKEL  ABSTRAK 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 09-09-2025 

Disetujui: 08-12-2025 

 
Abstrak: Tradisi kareku kandei merupakan salah satu warisan budaya takbenda masyarakat 

Mbojo (Bima, Nusa Tenggara Barat) yang berakar dari aktivitas agraris menumbuk padi 

menggunakan lesung (kandei) dan alu. Tradisi ini awalnya berfungsi sebagai kegiatan kerja 

bersama perempuan Bima yang sarat makna sosial, spiritual, dan kebersamaan. Seiring 

perkembangan zaman dan modernisasi, fungsi asli kareku kandei mengalami pergeseran dari alat 

penumbuk padi menjadi seni pertunjukan yang lebih bersifat simbolik. Kajian ini bertujuan untuk 

menjelaskan eksistensi, pergeseran makna, dan strategi pelestarian kareku kandei di tengah era 

globalisasi. Dengan pendekatan kualitatif dan telaah literatur, ditemukan bahwa tradisi ini 

masih memiliki nilai penting sebagai media pewarisan budaya dan pembentukan karakter 

masyarakat Mbojo, meskipun dihadapkan pada tantangan seperti menurunnya minat generasi 

muda, kurangnya dokumentasi, serta dominasi budaya populer. Upaya pelestarian perlu 

dilakukan melalui revitalisasi fungsi budaya, integrasi dalam pendidikan muatan lokal, 

digitalisasi tradisi, dan pengembangan pariwisata budaya berkelanjutan. Melalui pendekatan 

tersebut, kareku kandei dapat terus bertahan sebagai identitas kultural dan simbol solidaritas 

masyarakat Mbojo di tengah arus globalisasi yang dinamis. 

Abstract:  The kareku kandei tradition represents one of the intangible cultural heritages of the 

Mbojo people in Bima, West Nusa Tenggara, Indonesia. Originating from agrarian activities of 

pounding rice using wooden mortars (kandei) and pestles (alu), this tradition was initially a 

communal practice among Bima women, embodying deep social, spiritual, and cooperative values. 

Over time, modernization and technological development have shifted its function from an 

agricultural activity to a symbolic form of cultural performance. This study aims to explore the 

existence, transformation, and preservation strategies of the kareku kandei tradition amid 

globalization. Using a qualitative and literature-based approach, the findings reveal that kareku 

kandei continues to play a significant role in maintaining cultural identity and transmitting moral 

values among the Mbojo community, despite challenges such as declining youth interest, lack of 

documentation, and the dominance of popular culture. Preservation efforts should focus on 

revitalizing its cultural function, integrating it into local education curricula, promoting digital 

documentation, and developing sustainable cultural tourism. Through these efforts, kareku kandei 

can remain a living symbol of Mbojo identity and social solidarity in the dynamic era of 

globalization. 

 

  

Kata Kunci: 

Tradisi kareku kandei 

Warisan budaya mbojo 

Pelestarian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: 
Kareku kandei tradition 
Cultural heritage 
preservation 

 

                                 
https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ                          This is an open access article under the CC–BY-SA license 

 

——————————   ◆   —————————— 
 

http://journal.ummat.ac.id/index.php/telaah
mailto:lindagibran24@gmail.com
mailto:humairahratin@gmail.com
mailto:ditacibi10@gmail.com
mailto:3112muhammaddani@gmail.com
mailto:Mohbuslin@gmail.com
https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ


128  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol.11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132 

 
 

A. LATAR BELAKANG  

Budaya merupakan manifestasi nilai, norma, dan 

identitas yang diwariskan dari generasi ke 

generasi. Menurut Rahmi (2021), tradisi dalam 

masyarakat Bima berfungsi sebagai pengikat 

sosial sekaligus simbol nilai kearifan lokal yang 

meneguhkan identitas kolektif Dou Mbojo. 

Tradisi kareku kandei adalah tradisi budaya 

masyarakat Bima, Nusa Tenggara Barat, yang 

berupa aktivitas menumbuk padi menggunakan 

lesung kayu (kandei) secara berirama oleh 

perempuan. Tradisi ini memiliki makna yang 

dalam, tidak hanya sebagai alat bantu pertanian 

tetapi juga sebagai media sosial dan budaya yang 

menjaga kebersamaan serta kearifan lokal.), 

sebagai salah satu bentuk seni musik tradisional, 

muncul dari kehidupan agraris masyarakat yang 

dekat dengan alam. Alu, yang awalnya digunakan 

sebagai alat menumbuk padi, dipukul berirama -

sehingga menghasilkan bunyi musikal yang 

menjadi bagian dari ritual kebersamaan 

masyarakat. 

Kareku kandei memiliki peran yang tidak hanya 

sebatas hiburan, melainkan juga sebagai sarana 

komunikasi budaya. Melalui ritme dan pola 

pukulan, masyarakat mengekspresikan 

kegembiraan, solidaritas, dan semangat gotong 

royong. Ilmawati dkk. (2023) menegaskan bahwa 

seni dan tradisi masyarakat Mbojo tidak dapat 

dipisahkan dari identitas kulturalnya. Tradisi-

tradisi tersebut merupakan representasi nilai 

leluhur yang sarat makna sosial dan spiritual. 

Eksistensi tradisi Kareku Kandei dalam 

masyarakat Bima merupakan cerminan kekuatan 

budaya lokal yang tidak hanya berfungsi sebagai 

alat penumbuk padi secara teknis, namun juga 

sebagai simbol nilai-nilai sosial dan kultural yang 

mengikat solidaritas dan identitas komunitas Dou 

Mbojo. Tradisi ini berkaitan erat dengan 

kehidupan agraris masyarakat yang 

memanfaatkan ritme pukulan alat penumbuk 

sebagai media komunikasi budaya yang 

menyampaikan kegembiraan dan rasa gotong 

royong. Melalui aktivitas menumbuk padi 

bersama, perempuan Mbojo mengekspresikan 

nilai kebersamaan yang telah diwariskan secara 

turun-temurun. 

Namun, perkembangan zaman menghadirkan 

tantangan serius terhadap kelangsungan Kareku 

Kandei. Pergeseran fungsi dari alat kerja menjadi 

alat musik pertunjukan, minat generasi muda 

terhadap budaya ini yang menurun, serta 

minimnya dokumentasi membuat keberlanjutan 

tradisi ini semakin rentan. Fenomena 

modernisasi dan pengaruh kuat budaya populer 

menyebabkan tradisi Kareku Kandei kerap 

dipandang hanya sebagai atraksi hiburan saja. Hal 

ini secara tidak langsung melemahkan makna 

filosofis dan fungsi asli tradisi tersebut sebagai 

bagian integral dari praktik kerja agraris dan 

kehidupan sosial masyarakat Bima. 

Pelestarian Kareku Kandei, oleh sebab itu, harus 

menitikberatkan pada penguatan eksistensi 

fungsionalnya sebagai alat penumbuk padi, 

sekaligus mempertahankan dimensi simbolik 

yang menjadi identitas budaya. Dokumentasi dan 

edukasi budaya yang terarah dapat 

memperkokoh pemahaman generasi muda 

mengenai nilai-nilai leluhur yang terkandung 

dalam tradisi tersebut. Sinergi antara kebijakan 

pemerintah, komunitas lokal, dan pelaku budaya 



  Linda Ayu Darmurtika, Eksistensi Tradisi Kareku.    129 

 

sangat diperlukan untuk menyusun strategi 

pelestarian yang holistik dengan 

mengintegrasikan Kareku Kandei dalam 

pendidikan formal maupun nonformal serta 

program pariwisata berkelanjutan yang 

menghargai konteks tradisional tanpa 

mengabaikan aspek inovasi budaya. 

B. LANDASAN TEORI 

Eksistensi Budaya Kareku Kandei Kareku Kandei 

adalah tradisi unik masyarakat Kabupaten Bima, 

khususnya suku Mbojo, yang berakar dari 

aktivitas menumbuk padi menggunakan lesung 

kayu (kandei) dengan cara dipukul berirama. 

Kegiatan ini biasanya dilakukan oleh kaum 

perempuan secara bersama-sama dengan iringan 

saling berpantun dan bersenandung, sebagai 

bentuk hiburan sekaligus kerja bersama dalam 

mengolah padi dari gabah menjadi beras siap 

masak. Tradisi ini sudah berlangsung sejak zaman 

dahulu dengan nilai seni dan kebudayaan yang 

kuat, mencerminkan aspek kehidupan sosial 

agraris masyarakat Bima. Dalam konteks historis, 

Kareku Kandei juga berfungsi sebagai alat 

komunikasi tradisional, misalnya menandai 

peristiwa alam seperti gerhana bulan atau 

matahari melalui irama pukulan yang khas. Maka, 

budaya ini bukan sekadar ritual pertanian, tapi 

menjadi simbol komunikasi sosial dan solidaritas 

komunitas Mbojo. 

Kareku Kandei dari Zaman Dahulu hingga 

Modernisasi Pada zaman dahulu, aktivitas Kareku 

Kandei berkaitan erat dengan kehidupan agraris 

masyarakat Bima yang mengandalkan padi 

sebagai makanan pokok. Tradisi ini semakin 

melekat karena menumbuk padi secara manual 

adalah kebutuhan sehari-hari hingga alat-alat 

modern seperti mesin penggiling belum dikenal. 

Selain sebagai pekerjaan, ritual ini menjadi 

momen sosialisasi melalui pantun dan nyanyian 

yang mengatrol kebersamaan dan ikatan 

antarwarga. Namun, dengan perkembangan 

teknologi dan modernisasi, mesin penggiling padi 

menggantikan aktivita menumbuk lesung, 

menyebabkan aktivitas Kareku Kandei mulai 

berkurang hingga hampir punah secara praktis. 

Alat-alat seperti lesung dan alu kini banyak 

disimpan sebagai benda warisan atau menjadi 

koleksi museum, sekaligus muncul usaha 

pelestarian melalui kolaborasi musik tradisional 

dan kreasi generasi muda yang menggabungkan 

Kareku Kandei dalam atraksi kebudayaan 

modern. Kendati arus modernisasi menggeser 

fungsi asli kareku kandei, tradisi ini masih 

diupayakan agar lestari sebagai warisan budaya 

takbenda. 

Kareku Kandei sebagai Warisan Budaya Mbojo 

Budaya Kareku Kandei adalah bagian dari 

warisan budaya masyarakat Mbojo di Bima yang 

menunjukkan kekayaan seni dan nilai historis 

lokal. Sebagai warisan budaya takbenda, Kareku 

Kandei mengandung nilai estetika, sosial, dan 

historis yang menjadi identitas khas Mbojo. 

Tradisi ini mencerminkan kearifan lokal dalam 

menjaga kebersamaan, gotong royong, serta 

komunikasi sosial yang harmonis. Keunikan ini 

menjadi titik fokus dalam pelestarian budaya 

Mbojo, yang juga mencakup pakaian adat, tarian, 

musik, dan ritual khas lainnya yang terus 

dilestarikan, meski menghadapi tantangan 

globalisasi dan perubahan zaman. 

Tinjauan Teori Semiotika terhadap Budaya 

Kareku Kandei Semiotika adalah teori tentang 



130  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol.11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132 

 
 

tanda dan simbol yang digunakan untuk 

memahami makna pada tanda-tanda, termasuk 

dalam bidang budaya. Dalam konteks budaya 

Kareku Kandei, semiotika membantu mengkaji 

bagaimana tradisi ini tidak hanya sekadar 

aktivitas fisik tapi juga sebagai tanda kultural 

yang mengandung informasi, nilai, dan identitas 

sosial. Pemukulan lesung yang berirama 

merupakan tanda (sign) yang membawa makna 

tertentu: sebagai sarana kerja bersama, 

komunikasi sosial, ekspresi seni, dan ritual. 

Pendekatan semiotik memandang budaya 

sebagai sistem tanda yang terstruktur, di mana 

Kareku Kandei dapat dianalisis dari sisi denotatif 

(aksi memukul lesung) dan konotatif (makna 

sosial dan identitas budaya). Melalui analisis 

semiotik, simbol dan tanda dalam Kareku Kandei 

dapat diurai sebagai penanda nilai, identitas, dan 

kekuasaan budaya masyarakat Mbojo. Kajian ini 

membantu mengungkap lapisan makna yang 

tersembunyi di balik tradisi dan berperan dalam 

pelestarian budaya melalui interpretasi tanda-

tanda yang ada dalam budaya material dan non-

material. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tradisi Kareku Kandei merupakan salah satu 

bentuk kesenian khas masyarakat Mbojo di Bima, 

Nusa Tenggara Barat, yang tumbuh dari 

kehidupan agraris dan menjadi simbol 

kebersamaan sosial. Tradisi ini dilakukan oleh 

kaum perempuan dengan cara menumbuk padi 

secara berirama menggunakan alu (penumbuk 

padi) dan lesung (kandei) dari kayu. Bunyi ritmis 

yang dihasilkan dari aktivitas tersebut 

menciptakan harmoni yang bukan sekadar suara 

kerja, tetapi juga ungkapan rasa syukur, semangat 

gotong royong, serta sarana komunikasi sosial di 

antara masyarakat. Dalam berbagai upacara adat 

dan kegiatan panen, Kareku Kandei menjadi 

wadah untuk mengekspresikan nilai-nilai 

solidaritas, persaudaraan, dan kebahagiaan 

bersama. 

Secara filosofis, alu dan lesung yang menjadi alat 

utama dalam tradisi ini memiliki makna 

mendalam bagi masyarakat Mbojo. Dalam 

perspektif semiotika budaya, alu berfungsi 

sebagai penanda kekuatan, kerja keras, dan 

keteguhan hati perempuan yang berperan aktif 

dalam menjaga keseimbangan kehidupan sosial 

dan ekonomi keluarga. Sementara itu, lesung 

melambangkan wadah kehidupan dan kesuburan, 

tempat lahirnya hasil bumi yang menjadi sumber 

penghidupan masyarakat. Interaksi keduanya 

dalam gerakan menumbuk yang berirama 

melambangkan keselarasan antara manusia, 

alam, dan spiritualitas. Dengan demikian, 

aktivitas Kareku Kandei bukan hanya ritual 

pertanian, melainkan juga tanda (sign) dari 

sistem nilai dan identitas kultural masyarakat 

Mbojo yang diwariskan turun-temurun. 

Dalam konteks sosial budaya, Kareku Kandei 

memiliki fungsi ganda, yakni sebagai hiburan 

rakyat dan sarana pendidikan karakter berbasis 

kearifan lokal. Melalui kegiatan ini, nilai-nilai 

seperti kebersamaan, gotong royong, saling 

menghormati, dan tanggung jawab sosial 

ditanamkan secara alami kepada generasi muda. 

Tradisi ini juga menjadi ruang bagi perempuan 

Mbojo untuk mengekspresikan kreativitas serta 

memperkuat peran sosial mereka di masyarakat. 

Ilmawati dkk. (2023) menegaskan bahwa 

kebudayaan Mbojo, termasuk dalam bentuk seni 



  Linda Ayu Darmurtika, Eksistensi Tradisi Kareku.    131 

 

dan ritual, merupakan media pewarisan nilai 

moral dan spiritual yang membentuk karakter 

kolektif masyarakatnya. Oleh sebab itu, tradisi 

Kareku Kandei dapat dipandang sebagai media 

komunikasi budaya yang terus meneguhkan 

eksistensi identitas Mbojo. 

Namun, arus modernisasi dan globalisasi 

membawa tantangan serius terhadap 

keberlanjutan tradisi ini. Pergeseran pola hidup 

masyarakat dari sektor agraris ke industri dan 

jasa menyebabkan menurunnya aktivitas 

menumbuk padi secara tradisional. Alu dan 

lesung yang dahulu menjadi simbol kehidupan 

kini lebih sering dijadikan hiasan atau alat 

pertunjukan dalam festival budaya. Fenomena ini 

menunjukkan terjadinya pergeseran makna 

tanda (resemantisasi), di mana Kareku Kandei 

yang semula bermakna sosial dan spiritual kini 

berubah menjadi sekadar bentuk hiburan. Selain 

itu, minat generasi muda terhadap kesenian 

tradisional semakin berkurang karena pengaruh 

budaya populer yang lebih menarik secara visual 

dan digital. Minimnya dokumentasi dan 

penelitian tentang Kareku Kandei juga 

mempercepat ancaman hilangnya tradisi ini dari 

kehidupan sehari-hari masyarakat. 

Kendati demikian, peluang untuk 

mempertahankan eksistensi Kareku Kandei 

masih terbuka lebar jika dilakukan melalui 

pendekatan budaya dan pendidikan. Integrasi 

tradisi ini dalam kurikulum muatan lokal dapat 

menjadi strategi efektif untuk mengenalkan nilai-

nilai kearifan lokal sejak dini. Selain itu, 

penyelenggaraan festival budaya yang 

menampilkan Kareku Kandei secara kontekstual 

dapat memperkuat apresiasi masyarakat 

terhadap makna filosofis dan estetika tradisi ini. 

Di era digital, dokumentasi audio-visual serta 

promosi melalui media sosial juga dapat 

berfungsi sebagai sarana digitalisasi budaya, 

menjadikan Kareku Kandei lebih dikenal dan 

diakses oleh generasi muda. Upaya pelestarian 

juga dapat dihubungkan dengan pengembangan 

pariwisata budaya berkelanjutan, di mana Kareku 

Kandei bukan hanya dijadikan tontonan, tetapi 

juga wadah edukasi tentang nilai-nilai kearifan 

lokal. 

Dalam perspektif semiotika, setiap unsur dalam 

tradisi Kareku Kandei—mulai dari bunyi, alat, 

gerak, hingga irama—merupakan tanda yang 

mengandung pesan budaya. Tanda-tanda ini 

mengomunikasikan nilai solidaritas, kerja sama, 

dan rasa syukur terhadap alam. Oleh karena itu, 

menjaga eksistensi Kareku Kandei berarti 

menjaga agar sistem tanda budaya tersebut tetap 

hidup dan dipahami maknanya oleh masyarakat. 

Melalui reinterpretasi semiotik dan adaptasi 

kontekstual, Kareku Kandei dapat terus eksis 

bukan hanya sebagai peninggalan masa lalu, 

tetapi sebagai identitas budaya yang dinamis dan 

relevan di tengah arus globalisasi. 

D. SIMPULAN DAN SARAN 

Tradisi Kareku Kandei merupakan warisan 

budaya takbenda masyarakat Mbojo yang 

memiliki fungsi sosial, budaya, dan filosofis. 

Dalam kerangka semiotika budaya, tradisi ini 

mencerminkan sistem tanda yang memuat makna 

kebersamaan dan identitas kolektif masyarakat. 

Alu dan lesung menjadi simbol kekuatan, 

kesuburan, dan kerja sama yang menegaskan 

hubungan harmonis antara manusia, alam, dan 

nilai spiritual. Namun, arus modernisasi dan 



132  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol.11, No. 1, Januari 2026, Hal. 127-132 

 
 

globalisasi telah mengubah makna asli tradisi ini 

dari praktik sosial yang bermakna menjadi 

sekadar pertunjukan hiburan. Pergeseran 

tersebut menunjukkan proses resemantisasi, di 

mana nilai-nilai budaya lokal berisiko tereduksi 

bila tidak ada upaya pelestarian yang sistematis. 

Untuk menjaga eksistensinya, Kareku Kandei 

perlu direvitalisasi melalui pendekatan 

pendidikan, budaya, dan digitalisasi. Integrasi ke 

dalam muatan lokal di sekolah, penyelenggaraan 

festival budaya, serta dokumentasi digital dapat 

memperkuat pemahaman generasi muda 

terhadap makna filosofis tradisi ini. Pemerintah, 

lembaga pendidikan, dan masyarakat perlu 

berkolaborasi agar Kareku Kandei tetap hidup 

sebagai identitas budaya Mbojo yang relevan di 

tengah arus globalisasi. Dengan demikian, 

pelestarian tradisi ini tidak hanya menjaga 

bentuknya, tetapi juga mempertahankan makna 

semiotik dan nilai kearifan lokal yang diwariskan 

leluhur. 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Judul untuk ucapan terima kasih kepada lembaga 

pemerintah atau mitra penelitian atau orang yang 

sudah memberikan kontribusi selama penelitian.  

REFERENSI 

Abdurrahman, A. (2022). *Kearifan lokal suku Mbojo 

dalam menjaga harmoni sosial*. Jurnal 

Antropologi Indonesia, 15(1), 45-58 [1]. 

Ariani, N. (2023). Pelestarian seni tradisional Bima di era 

digital. Jurnal Budaya Nusantara, 8(2), 112-125 

. 

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York: Hill and 

Wang. 

Darmawan, I. P. (2021). Warisan budaya takbenda di 

Nusa Tenggara Barat: Tantangan globalisasi. 

Jurnal Pariwisata Budaya, 6(1), 30-42. 

Eco, U. (1976). A Theory of Semiotics. Bloomington: 

Indiana University Press. 

Fadillah, R. (2024). Gotong royong dalam tradisi agraris 

masyarakat Bima. Jurnal Sosial Humaniora, 

10(3), 78-90 . 

Hidayat, M. (2020). Semiotika budaya: Analisis tanda 

dalam ritual lokal. Bandung: Pustaka Setia. 

Indrawati, S. (2023). Strategi pendidikan muatan lokal 

untuk pelestarian tradisi Mbojo. Jurnal 

Pendidikan Dasar, 12(4), 200-215. 

Jaya, A. (2022). Pariwisata berkelanjutan berbasis 

kearifan lokal di Bima. Jurnal Destinasi 

Pariwisata, 7(1), 55-67. 

Kusuma, D. (2021). Identitas budaya suku Mbojo melalui 

seni pertunjukan. Jurnal Etnografi Indonesia, 

9(2), 134-148. 

Lestari, P. (2025). Digitalisasi warisan budaya takbenda 

di NTB. Jurnal Teknologi Budaya, 4(1), 20-35. 

Manggau, S. (2019). Tradisi perempuan Mbojo: Simbol 

solidaritas sosial. Jurnal Gender dan Budaya, 

5(3), 89-102. 

Nugraha, T. (2023). Resemantisasi tanda budaya di 

masyarakat modern. Jurnal Semiotika, 11(2), 

67-80. 

Peirce, C. S. (1931). Collected Papers. Cambridge: 

Harvard University Press. 

Qodir, A. (2022). *Pelestarian lesung kandei sebagai ikon 

agraris Bima*. Jurnal Agraria Budaya, 14(1), 

15-28 [1]. 

Sari, D. (2024). Festival budaya sebagai media revitalisasi 

tradisi lokal. Jurnal Event dan Pariwisata, 9(2), 

95-110. 

Tjandra, E. (2020). Komunikasi simbolik dalam tradisi 

gotong royong. Jurnal Komunikasi Budaya, 

7(1), 40-53. 

Wahyuni, R. (2023). Generasi muda dan pewarisan 

budaya Mbojo. Jurnal Pendidikan Karakter, 

13(3), 160-175. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


