Jurnal limiah Telaah
http:/journal.ummat.ac.id/index.php/telaah

P-ISSN 2477-2429 | e-ISSN 2620-6226

- Vol. 11, No. 1, Januari 2026, Hal. 289-298

Representasi Nilai dalam Tradisi 7iorana Masyarakat Etnik Donggo

(Kajian Linguistik Antropologi)

12 Sri Maryani, 31 Wayan Artika

1 Mahasiswa Universitas Pendidikan Ganesha, Indonesia
2Dosen Universitas Muhammadiyah Mataram, Indonesia

3 Dosen Mahasiswa Universitas Pendidikan Ganesha

'maryanisri2 1 §@ummat.ac.id, *wayan.artika@undiksha.ac.id

INFO ARTIKEL

ABSTRAK

Riwayat Artikel:

Diterima: 30-10-2025
Disetujui: 05-01-2026

Kata Kunci:

tradisi tiorana
representasi nilai
linguistik antropologi
persepsi masyarakat
etnik Donggo

Keywords:

tiorana tradition

value representation
anthropological
linguistics

community perception
Donggo ethnic community

Abstrak: Tradisi tiorana merupakan praktik budaya pascaperkawinan masyarakat
etnik Donggo yang secara harfiah bermakna mengunjungi mertua. Tradisi ini
diwujudkan melalui kunjungan keluarga mempelai perempuan ke rumah keluarga
mempelai laki-laki dengan membawa sarung tenun serta jajan tradisional berupa
kalempe atau timbu. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan
menganalisis representasi nilai yang terkandung dalam tradisi tiorana berdasarkan
praktik budaya dan persepsi masyarakat dengan perspektif linguistik antropologi.
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi
persepsi masyarakat. Data dikumpulkan melalui observasi terhadap dua
pelaksanaan tradisi tiorana di Desa Wadukopa serta angket daring menggunakan
Google Form yang diisi oleh 25 responden dari masyarakat etnik Donggo. Analisis
data dilakukan secara deskriptif-interpretatif melalui pengategorian nilai-nilai yang
terepresentasi dalam praktik kebahasaan, simbol budaya, dan interaksi sosial. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa tradisi tiorana merepresentasikan nilai hormat
kepada mertua, kesantunan berbahasa, kebersamaan keluarga, tanggung jawab
sosial, dan penguatan identitas budaya Donggo. Nilai hormat kepada mertua dan
kesantunan berbahasa muncul sebagai representasi nilai yang paling dominan, baik
dalam observasi maupun persepsi responden. Simbol budaya seperti sarung tenun
dan kalempe/timbu dipersepsikan sebagai penanda ketulusan, penghormatan, dan
penerimaan kekerabatan. Meskipun terdapat persepsi perubahan dalam pelaksanaan
tradisi, nilai-nilai inti tiorana dinilai tetap bertahan dan relevan dalam kehidupan
masyarakat Donggo di tengah dinamika sosial.

Abstract: Tiorana is a post-marital cultural tradition of the Donggo ethnic community
that literally means visiting one’s parents-in-law. This tradition 1s performed through
a visit by the bride’s family to the groom’s family, accompanied by offerings such as
woven sarongs and traditional snacks known as kalempe or timbu. This study aims to
describe and analyze the representation of values embodied in the tiorana tradition
based on cultural practices and community perceptions from the perspective of
anthropological Iinguistics. The research employed a qualitative descriptive approach
with a community perception study design. Data were collected through observations
of two tiorana ceremonies conducted in Wadukopa Village and an online questionnaire
distributed via Google Form to 25 respondents from the Donggo ethnic community.
Data analysis was carried out using a descriptive-interpretative method by
categorizing values represented in linguistic practices, cultural symbols, and social
interactions. The findings indicate that the tiorana tradition represents values of
respect toward parents-in-law, linguistic politeness, family togetherness, social
responsibility, and the reinforcement of Donggo cultural identity. Respect for parents-
in-law and linguistic politeness emerged as the most dominant values, as reflected in
both observational data and respondents’ perceptions. Cultural symbols such as
woven sarongs and kalempe/timbu are perceived as markers of sincerity, respect, and
the acceptance of kinship ties. Although some changes in the implementation of the
tradition are perceived, the core values of tiorana are considered to remain resilient
and relevant amid contemporary social dynamics.

d ; Crossref

https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ

This is an open access article under the CC-BY-SA license

289


http://journal.ummat.ac.id/index.php/telaah
mailto:maryanisri218@ummat.ac.id
mailto:3wayan.artika@undiksha.ac.id
https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ

290 | Jurnal limiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298

A. LATAR BELAKANG

Bahasa dan budaya merupakan dua entitas yang
tidak terpisahkan dalam kehidupan masyarakat
manusia. Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi, tetapi juga  sebagai
pembentukan makna sosial, pewarisan nilai, dan
penguatan identitas budaya suatu komunitas (Chen,
2017; Sanderson et al., 2016; Wang, 2025). Dalam
kajian linguistik antropologi, bahasa dipahami
sebagai tindakan sosial (language as social action)
yang selalu terikat pada konteks budaya dan praktik
sosial penuturnya (Cavanaugh, 2020; Duranti, 2015;
Foley, 2012; Schegloff, 2020). Oleh karena itu,
praktik budaya berbasis bahasa, khususnya tradisi
lisan dalam masyarakat adat, menjadi ruang penting
untuk memahami bagaimana nilai-nilai sosial dan
budaya direpresentasikan, dimaknai,
dinegosiasikan dalam kehidupan masyarakat.

Salah satu praktik budaya yang sarat dengan
representasi nilai dalam masyarakat etnik Donggo
adalah tradisi tiorana. Secara harfiah, tiorana berarti
mengunjungi mertua, yaitu tradisi mengunjungi
rumah Kkeluarga mempelai laki-laki oleh kedua
mempelai beserta orang tua dan keluarga mempelai
perempuan setelah perkawinan dilangsungkan.
Tradisi ini dilaksanakan dengan membawa sarung
tenun serta jajan tradisional berupa kalempe atau
timbu sebagai simbol penghormatan, ketulusan, dan
penerimaan kekerabatan antarkeluarga.
konteks budaya Donggo, tiorana tidak hanya
menjadi bagian dari rangkaian adat perkawinan,
tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai sosial, etika
keluarga, antarkelompok
kekerabatan.

Pelaksanaan tradisi tiorana melibatkan interaksi
sosial yang diatur oleh norma adat dan diwujudkan
melalui budaya. Tuturan-
tuturan yang digunakan dalam proses kunjungan,
penyambutan, penyerahan adat
merepresentasikan nilai kesantunan, kerendahan
hati, serta penghormatan kepada pihak mertua dan
keluarga besar. Bahasa dalam tradisi ini tidak
digunakan secara bebas, melainkan mengikuti
kaidah dan etika budaya yang telah disepakati secara
kolektif. Dalam perspektif etnografi komunikasi,
praktik dapat dipahami sebagai
peristiwa tutur yang memiliki tujuan, norma, dan

medium

dan

Dalam

dan struktur relasi

bahasa serta simbol

dan bawaan

semacam ini

struktur sosial tertentu yang merefleksikan sistem
nilai masyarakat penuturnya (Hymes, 2012; Kress,
2018; Wortham & Reyes, 2020).

Nilai-nilai yang direpresentasikan dalam tradisi
tiorana berkaitan erat dengan sistem nilai budaya
masyarakat etnik Donggo. Nilai tersebut meliputi
nilai moral dan etika, seperti sikap hormat, tanggung
jawab, dan kepantasan dalam relasi keluarga; nilai
sosial, seperti solidaritas dan penguatan ikatan
kekerabatan; serta nilai budaya yang menegaskan
identitas kolektif dan keberlanjutan tradisi lokal.
Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan bahwa
tradisi lisan dan ritual adat merupakan wahana
penting representasi nilai budaya karena nilai-nilai
tersebut hadir dan dimaknai melalui praktik sosial
yang konkret dan berulang (Ikuenobe, 2018; Ramli
et al., 2024; Soeftner, 2018).

Dalam konteks kajian kebudayaan kontemporer,
pendekatan etnopedagogi dan antropologi linguistik
menegaskan pentingnya kearifan lokal sebagai
sumber pemaknaan nilai yang hidup dalam
masyarakat. Penelitian-penelitian bereputasi
internasional menunjukkan bahwa praktik budaya
lokal tidak hanya berfungsi sebagai warisan tradisi,
tetapi juga sebagai sarana pembentukan identitas,
karakter,
pendukungnya (Agus et al, 2021; Hassan, 2020;

dan kesadaran sosial komunitas
Pugra et al., 2025). Tradisi tiorana, dengan kekayaan
bahasa dan simbol budayanya, merepresentasikan
nilai-nilai tersebut secara kontekstual dan bermakna
dalam kehidupan masyarakat Donggo.

Namun demikian, keberlangsungan
tiorana menghadapi tantangan di tengah perubahan
sosial dan modernisasi. Pergeseran pola hidup,
melemahnya penggunaan adat,
kecenderungan memaknai tradisi semata sebagai
seremonial berpotensi mengaburkan makna dan
nilai yang direpresentasikan di dalamnya. Sejumlah
kajian  linguistik antropologi  budaya
menegaskan bahwa tanpa pemaknaan kritis dan
dokumentasi ilmiah, tradisi lisan berisiko mengalami
reduksi fungsi dan kehilangan kedalaman makna
nilai budayanya (Osei-Tutu, 2023; Pearson et al,
2023; Wardhaugh & Fuller, 2021).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian
ini  bertujuan mendeskripsikan

menganalisis representasi nilai dalam tradisi tiorana

tradisi

bahasa serta

dan

untuk dan



masyarakat etnik Donggo melalui kajian linguistik
antropologi. Fokus penelitian diarahkan pada
bagaimana bahasa, tuturan, dan simbol budaya
dalam tradisi tiorana merepresentasikan nilai moral,
sosial, dan budaya masyarakat Donggo. Secara
teoretis,  penelitian diharapkan  dapat
memperkaya kajian linguistik antropologi tentang
bahasa dan budaya lokal, sedangkan secara praktis
dapat menjadi rujukan dalam upaya pelestarian
tradisi tiorana dan pemahaman nilai budaya
masyarakat etnik Donggo di tengah dinamika sosial
kontemporer.

ini

B. METODE PENELITIAN

Penelitian
kualitatif deskriptif dengan perspektif linguistik
antropologi, yang memandang bahasa dan praktik
budaya sebagai sarana representasi nilai sosial dan
budaya dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan
ini dipilih karena penelitian berfokus pada
pemahaman persepsi dan pemaknaan masyarakat
terhadap nilai-nilai yang direpresentasikan dalam
tradisi tiorana, bukan pada pengukuran statistik
(Duranti, 2015; Foley, 2012).

Desain penelitian diarahkan pada studi persepsi
masyarakat, dengan menempatkan masyarakat etnik
Donggo sebagai subjek utama penelitian. Persepsi
masyarakat dipandang sebagai data kultural yang
mencerminkan cara komunitas memahami dan
menafsirkan nilai-nilai yang hidup dalam tradisi adat,
sejalan dengan prinsip penelitian kualitatif yang
menekankan pengalaman subjektif dan pemaknaan
sosial (Creswell & Creswell, 2017).

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi
dan wawancara daring berbasis Google Form.
bersifat nonpartisipatif terbatas
dilakukan untuk memahami konteks sosial-budaya
pelaksanaan tradisi tiorana, termasuk pola interaksi,
penggunaan bahasa, simbol budaya yang
menyertainya (Denzin, 2017; Hymes, 2012; Tektigul

ini  menggunakan pendekatan

Observasi dan

dan

et al, 2023). Wawancara Google Form disusun
dalam bentuk pertanyaan terbuka dan
terstruktur untuk menggali pandangan responden
mengenai makna tradisi tiorana, nilai-nilai yang
direpresentasikan,
kehidupan masyarakat Donggo saat ini.

Responden penelitian dipilih secara purposive,
terdiri atas masyarakat etnik Donggo yang memiliki
pengalaman atau pengetahuan tentang tradisi

semi-

serta relevansinya dalam

Sri Maryani, Representasi nilai dalam... 291

tiorana, baik sebagai pelaku, anggota keluarga,
maupun masyarakat  pendukung. Persepsi
responden  diposisikan sebagai  representasi
pemaknaan kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai
tradisi tersebut.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-
interpretatif melalui tahapan reduksi data, penyajian
data, dan penarikan simpulan. Data diklasifikasikan
ke dalam kategori nilai, seperti nilai moral dan etika,
nilai sosial dan kekerabatan, serta nilai budaya dan
identitas lokal, untuk mengungkap pola representasi
nilai berdasarkan persepsi masyarakat (Miles et al,,
2014).

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi teknik,
dengan membandingkan temuan observasi dan hasil

wawancara Google Form, serta pengecekan
konsistensi jawaban responden guna memastikan
bahwa  representasi nilai yang  diperoleh

mencerminkan pemaknaan kolektif masyarakat
(Lincoln & Guba, 2016).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian diperoleh dari dua sumber data
utama, yaitu (1) observasi terhadap dua pelaksanaan
tradisi tiorana di Desa Wadukopa dan (2) angket
persepsi masyarakat yang diisi oleh 25 responden
etnik Donggo. Kedua sumber data tersebut dianalisis
secara deskriptif-interpretatif untuk mengungkap
representasi yang termanifestasi
praktik bahasa, interaksi sosial, simbol budaya, serta
pemaknaan masyarakat terhadap tradisi tiorana.

Berdasarkan hasil
pelaksanaan tradisi tiorana di Desa Wadukopa,
ditemukan bahwa tradisi

nilai melalui

observasi terhadap dua

ini secara konsisten
dilaksanakan dalam konteks pascaperkawinan dan
berlangsung dalam suasana kekeluargaan yang kuat.

Perbedaan waktu pelaksanaan, yaitu pada pagi
hari (Tiorana I) dan sore hari (Tiorana II), tidak
memengaruhi tradisi,
menunjukkan fleksibilitas waktu tanpa mengurangi
sosial  dan budaya  yang
direpresentasikan. Pada kedua peristiwa tersebut,
tiorana berlangsung sebagai ruang
keluarga yang hangat dan berorientasi
penguatan hubungan kekerabatan.

Dari aspek partisipan, observasi menunjukkan
bahwa tiorana melibatkan kedua mempelai beserta
orang tua dan keluarga besar. Pada Tiorana II,
kehadiran

esensi melainkan

makna nilai
interaksi
pada

tokoh keluarga turut memperkuat



292 | Jurnal limiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298

dimensi sosial dan simbolik tradisi. Dominasi
partisipasi kolektif keluarga ini merepresentasikan
nilai kebersamaan dan tanggung jawab sosial, di
mana perkawinan dipahami bukan hanya sebagai
ikatan dua individu, tetapi sebagai penyatuan dua
kelompok keluarga besar.

Praktik bahasa dalam kedua peristiwa tiorana
menunjukkan penggunaan bahasa yang santun,
halus, dan penuh kehati-hatian. Pada Tiorana I,
tuturan didominasi oleh sapaan sopan dan ungkapan
penghormatan kepada mertua, sementara pada
Tiorana II bahasa yang digunakan cenderung lebih
cair namun tetap menjaga nada rendah dan
ungkapan penerimaan. Temuan ini menunjukkan
bahwa bahasa dalam tradisi tiorana berfungsi
sebagai sarana utama representasi nilai kesantunan
dan etika sosial dalam masyarakat etnik Donggo.

Pola interaksi yang teramati juga merefleksikan
kepatuhan terhadap norma adat. Pada Tiorana I,
interaksi berlangsung secara formal dan hierarkis,
menandakan adanya kesadaran terhadap posisi
sosial dan hubungan kekerabatan. Sementara itu,
pada Tiorana II, interaksi tampak lebih akrab, namun
tetap dibingkai oleh kesopanan dan etika adat. Hal
ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat variasi
dalam gaya interaksi, norma adat tetap menjadi
rujukan utama dalam pelaksanaan tiorana.

Simbol budaya berupa sarung tenun serta
kalempe (pada Tiorana I) dan timbu (pada Tiorana II)
hadir secara konsisten dalam Kkedua peristiwa.
Simbol-simbol tersebut diserahkan dengan tata cara
tertentu dan dimaknai sebagai tanda penghormatan,
ketulusan, penerimaan
Konsistensi penggunaan simbol ini menegaskan
bahwa tiorana merupakan medium representasi
nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun
dalam masyarakat Donggo.

Selain bahasa verbal, sikap nonverbal juga
berperan penting dalam merepresentasikan nilai.
Pada Tiorana I, sikap menunduk dan duduk tertib
menjadi ekspresi penghormatan kepada pihak
mertua, sedangkan pada Tiorana II, posisi duduk
yang berjarak serta gestur sopan memperlihatkan
pengendalian diri dan kesadaran etika. Temuan ini
menunjukkan bahwa
tiorana tidak hanya diwujudkan melalui tuturan,
tetapi juga melalui bahasa tubuh yang memperkuat
makna hormat dan kepantasan sosial.

serta kekerabatan.

representasi nilai dalam

keseluruhan, hasil observasi
bahwa tradisi tiorana
merepresentasikan nilai moral dan sosial secara

Secara
menunjukkan

dominan. Nilai hormat, tanggung jawab Kkeluarga,
solidaritas, dan penerimaan kekerabatan tampak
jelas dalam praktik bahasa, interaksi sosial, simbol
budaya, peserta. Respons yang
ditunjukkan oleh pihak keluarga mempelai laki-laki,
baik berupa penerimaan yang baik maupun suasana
dialog yang hangat, menegaskan bahwa tiorana
berfungsi sebagai sarana mempererat hubungan
keluarga dan menjaga harmoni
masyarakat etnik Donggo.

serta respons

sosial dalam

Tabel 1. Rekapan Hasil Observasi Tradisi Tiorana

Aspek Tioranal Tiorana II Temuan
Observasi Umum
Waktu & Pascaperkawi Pascaperka Tiorana
konteks nan, pagi hari winan, sore selalu

hari dilakukan
dalam
suasana
kekeluargaan
Partisipa Kedua Kedua Partisipasi
n mempelai, mempelai, kolektif
orang tua, orang tua, keluarga
keluarga tokoh sangat
besar keluarga dominan
Praktik Sapaan Bahasa Bahasa
bahasa sopan, halus, nada merepresenta
ungkapan rendah, sikan nilai
hormat ungkapan kesantunan
kepada penerimaan
mertua
Pola Formal, Lebih cair Norma adat
interaksi  hierarkis, namun tetap tetap dijaga
penuh etika sopan
Simbol Sarung tenun  Sarung Simbol
budaya & kalempe tenun & konsisten
timbu sebagai tanda
penghormata
n
Sikap Menunduk, Duduk Nonverbal
nonverb  duduk tertib berjarak, memperkuat
al gestur sopan  nilai hormat
Represen Hormat, Solidaritas, Nilai moral &
tasinilai  tanggung penerimaan  sosial
jawab kekerabatan = dominan
keluarga
Respons  Diterima Diterima Tiorana
peserta dengan baik, hangat, mempererat
suasana dialog hubungan
akrab singkat keluarga
Hasil penelitian yang diperoleh melalui

observasi lapangan dan angket persepsi masyarakat



menunjukkan kesesuaian yang kuat antara praktik
budaya yang teramati dan pemaknaan nilai oleh
masyarakat etnik Donggo terhadap tradisi tiorana.
Kedua sumber data tersebut saling menguatkan
dalam menggambarkan tiorana sebagai praktik
budaya yang merepresentasikan nilai moral, sosial,
dan budaya secara nyata dan kontekstual.
Berdasarkan hasil observasi terhadap dua
pelaksanaan tiorana di Desa Wadukopa, tradisi ini
dilaksanakan dalam suasana kekeluargaan yang
kental dengan partisipasi kolektif keluarga. Praktik
bahasa yang digunakan, seperti sapaan sopan,
ungkapan hormat kepada mertua, serta penggunaan
nada rendah dan bahasa halus, secara konsisten
merepresentasikan nilai hormat dan kesantunan.
Temuan observasi ini sejalan dengan hasil angket
yang menunjukkan bahwa mayoritas responden
memersepsikan tiorana sebagai representasi nilai
hormat kepada mertua (88%) dan sopan santun
berbahasa (80%). Kesesuaian ini menunjukkan
bahwa nilai-nilai tersebut tidak hanya hadir secara
simbolik, tetapi benar-benar diinternalisasi dan
dikenali oleh masyarakat sebagai makna utama
tradisi tiorana.
aspek sosial, observasi
memperlihatkan pola hubungan
antarkeluarga dalam tiorana berlangsung secara
formal dan hierarkis pada satu peristiwa, serta lebih
cair namun tetap sopan pada peristiwa lainnya.
Variasi ini tetap berada dalam bingkai norma adat
yang dijaga secara konsisten. Pola interaksi tersebut
merepresentasikan nilai kebersamaan keluarga dan
tanggung jawab sosial, di mana seluruh anggota
keluarga terlibat dalam menjaga keharmonisan
diperkuat oleh persepsi
responden yang mengidentifikasi nilai kebersamaan
keluarga (76%) dan tanggung jawab sosial (68%)
sebagai bagian dari nilai yang direpresentasikan
dalam tiorana. Dengan demikian, tiorana dipahami
sebagai sosial untuk
mempererat kekerabatan dan meneguhkan peran
sosial individu dalam struktur keluarga besar.
Representasi nilai juga tampak jelas melalui
simbol budaya yang diamati dalam kedua peristiwa
tiorana, yaitu penyerahan sarung tenun serta
kalempe timbu. Simbol-simbol tersebut
diserahkan dengan tata cara tertentu dan disertai
sikap nonverbal yang menunjukkan penghormatan,
seperti menunduk dan duduk tertib. Praktik ini

Dari interaksi

bahwa

relasi. Temuan ini

masyarakat mekanisme

atau

Sri Maryani, Representasi nilai dalam... 293

merepresentasikan nilai ketulusan, penerimaan, dan
identitas budaya. Hasil observasi ini selaras dengan
temuan angket yang menunjukkan bahwa 72%
responden  memersepsikan sebagai
representasi identitas budaya Donggo. Hal ini
menegaskan bahwa simbol budaya tidak hanya
berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi sebagai
penanda identitas kolektif yang masih dipahami dan

tiorana

diakui oleh masyarakat.

Selain itu, sikap nonverbal yang teramati
selama pelaksanaan tiorana, seperti gestur sopan,
posisi duduk berjarak, dan ekspresi tubuh yang
terkendali, memperkuat representasi nilai yang
disampaikan melalui bahasa verbal. Temuan ini
menunjukkan bahwa representasi nilai
tiorana bersifat multimodal, yakni diwujudkan
melalui bahasa lisan, bahasa tubuh, serta simbol
budaya secara simultan. Persepsi masyarakat yang
relatif seragam terhadap tersebut
menunjukkan bahwa representasi dalam
tiorana telah menjadi pemaknaan kolektif yang

dalam

nilai-nilai
nilai

hidup dalam komunitas etnik Donggo.

Secara keseluruhan, sintesis hasil observasi
dan angket menunjukkan bahwa tradisi tiorana
bukan adat pascaperkawinan,
melainkan praktik budaya yang secara konsisten
hormat, kesantunan,
kebersamaan, tanggung jawab sosial, dan identitas

sekadar prosesi

merepresentasikan  nilai
budaya. Keselarasan antara praktik yang teramati
dan persepsi masyarakat mengindikasikan bahwa
nilai-nilai tersebut masih relevan dan dipahami
sebagai bagian penting dari kehidupan sosial
masyarakat etnik Donggo, meskipun berada dalam
konteks perubahan sosial yang terus berlangsung.

Tabel 2. Persepsi Responden terhadap Representasi Nilai
dalam Tradisi Tiorana

Jenis Nilai yang Jumlah Persentase
Direpresentasikan Responden

Nilai hormat kepada mertua 22 88%
Nilai sopan santun 20 80%
berbahasa

Nilai kebersamaan keluarga 19 76%
Nilai tanggung jawab sosial 17 68%
Nilai identitas budaya 18 72%
Donggo

Berdasarkan hasil angket yang diisi oleh
responden masyarakat etnik Donggo, simbol-simbol

budaya yang hadir dalam tradisi tiorana



294 | Jurnal limiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298

dipersepsikan memiliki
berlapis. Temuan ini menunjukkan bahwa simbol
budaya tidak dipandang sekadar sebagai pelengkap
prosesi  adat, sebagai
representasi nilai sosial dan budaya yang hidup
dalam masyarakat.

Simbol
responden sebagai tanda hormat, kesungguhan, dan
identitas budaya. menunjukkan
bahwa sarung tenun tidak hanya berfungsi sebagai
benda adat, tetapi juga sebagai representasi etika
relasi sosial, khususnya penghormatan pihak
keluarga mempelai perempuan kepada keluarga
mempelai laki-laki. Selain itu, sarung tenun dipahami
sebagai penanda identitas budaya Donggo yang
menegaskan Kketerikatan tradisi
warisan budaya lokal.

Simbol kalempe atau timbu dipersepsikan
responden sebagai wujud ketulusan, keikhlasan, dan
doa kebaikan. Jajan tradisional ini tidak semata-mata
dimaknai sebagai pemberian materi, melainkan
sebagai simbol niat baik dan harapan akan
hubungan kekeluargaan yang harmonis. Persepsi ini
menunjukkan bahwa spiritual
emosional turut direpresentasikan melalui simbol
makanan dalam tradisi tiorana.

makna yang kuat dan

melainkan medium

sarung  tenun  dipersepsikan

Pemaknaan ini

tiorana dengan

nilai-nilai dan

Sementara itu, kunjungan mertua sebagai inti
praktik tiorana dipersepsikan sebagai
penerimaan sosial dan penguatan kekerabatan.
Responden memaknai kunjungan tersebut sebagai
penegasan hubungan keluarga baru serta pengakuan
sosial terhadap ikatan perkawinan yang telah
terjalin. Dengan demikian, tindakan mengunjungi
mertua tidak hanya memiliki makna fungsional,
tetapi juga berperan sebagai simbol sosial yang
merepresentasikan
hubungan antarkeluarga.

Secara keseluruhan, hasil ini menunjukkan
bahwa simbol-simbol budaya dalam tradisi tiorana
dipersepsikan secara konsisten sebagai representasi
nilai moral, sosial, dan budaya oleh masyarakat etnik
Donggo. Pemaknaan simbolik yang relatif seragam
ini mengindikasikan bahwa tradisi tiorana masih
memiliki kekuatan makna dan relevansi budaya
yang tinggi dalam kehidupan masyarakat, serta
berfungsi sebagai
identitas budaya lokal.

simbol

integrasi dan harmonisasi

sarana pewarisan nilai dan

Tabel 3. Persepsi Responden terhadap Simbol Budaya

Tiorana
Simbol Budaya Makna yang Dipersepsikan
Responden

Sarung tenun Tanda hormat, kesungguhan,
identitas budaya

Kalempe / timbu Ketulusan, keikhlasan, doa
kebaikan

Kunjungan Penerimaan sosial & penguatan

mertua _ kekerabatan

Berdasarkan hasil angket yang diisi oleh
responden masyarakat etnik Donggo, tradisi tiorana
secara umum dipersepsikan masih mempertahankan
nilai-nilai utamanya, meskipun berada
konteks perubahan sosial yang terus berlangsung.
Data pada Tabel 4 menunjukkan bahwa sebagian
besar responden, yaitu sebanyak 15
menyatakan bahwa tradisi tiorana tidak mengalami
perubahan yang berarti. Persepsi ini
mengindikasikan bahwa nilai-nilai inti seperti
hormat kepada mertua, kesantunan berbahasa, dan
penguatan kekerabatan masih dipandang kuat dan
konsisten dalam praktik tiorana.

dalam

orang,

nilai

Sementara itu, sebanyak 8 responden
menyatakan bahwa tradisi tiorana mengalami
perubahan sebagian. Persepsi ini umumnya
berkaitan = dengan perubahan pada aspek

pelaksanaan, seperti durasi kegiatan yang lebih
singkat, berkurangnya kelengkapan prosesi, atau
menurunnya pemahaman generasi muda terhadap
makna Meskipun demikian,
responden dalam kategori ini menilai
perubahan tersebut belum menghilangkan nilai
dasar yang direpresentasikan tiorana,
melainkan lebih bersifat adaptasi terhadap kondisi
sosial dan gaya hidup kontemporer.

Sebagian kecil responden, yaitu 2 orang,
memersepsikan bahwa tradisi tiorana mengalami
perubahan signifikan. Persepsi ini mengarah pada
kekhawatiran bahwa dipandang
sebagai formalitas semata dan tidak lagi dipahami
secara mendalam sebagai media representasi nilai.
Namun, jumlah responden dalam kategori ini relatif
kecil dibandingkan dengan responden yang menilai
tradisi masih bertahan secara nilai, sehingga tidak

simbolik tradisi.

bahwa

dalam

tiorana mulai

mencerminkan  pandangan  dominan  dalam
masyarakat.
Secara keseluruhan, deskripsi data ini

menunjukkan bahwa tiorana masih dipersepsikan



sebagai tradisi yang relatif stabil dalam
merepresentasikan nilai-nilai budaya masyarakat
etnik Donggo. Adanya persepsi perubahan sebagian
dan signifikan mengindikasikan dinamika sosial
yang perlu diperhatikan, terutama terkait pewarisan
makna dan pemahaman generasi muda. Temuan ini
menegaskan pentingnya upaya pelestarian dan
pemaknaan ulang tradisi tiorana agar nilai-nilai yang
direpresentasikannya tetap relevan dan dipahami

secara kolektif dalam masyarakat.

Tabel 4. Persepsi Responden tentang Perubahan Tradisi

Tiorana
Persepsi Perubahan Jumlah
Responden
Tidak mengalami perubahan nilai 15
Mengalami perubahan Sebagian 8
Mengalami perubahan signifikan 2

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi
masyarakat etnik Donggo
merepresentasikan nilai-nilai moral, sosial,
budaya melalui praktik bahasa, simbol budaya, serta
pola interaksi sosial yang terstruktur oleh norma
adat. Temuan ini menegaskan pandangan linguistik
antropologi bahwa bahasa dan praktik budaya tidak
hanya merefleksikan realitas sosial, tetapi juga
secara aktif membangun dan mereproduksi nilai-
nilai yang hidup dalam masyarakat (Duranti, 2015,
2023; Foley, 2012). tiorana,
representasi nilai tidak hadir dalam bentuk ajaran
verbal yang eksplisit, melainkan diwujudkan melalui
simbolik, pilihan bahasa, etika
interaksi antarkeluarga.

Nilai hormat kepada mertua muncul sebagai
representasi nilai yang paling dominan baik dalam
hasil observasi maupun persepsi responden. Secara
linguistik dan kultural, dominasi nilai ini selaras
dengan makna leksikal tiorana yang berarti
“mengunjungi mertua”. Kunjungan tersebut bukan

tiorana
dan

Dalam konteks

tindakan dan

sekadar aktivitas sosial, melainkan tindakan
simbolik yang menegaskan posisi mertua sebagai
figur yang harus dihormati dalam struktur

kekerabatan masyarakat Donggo. Praktik bahasa
yang santun, nada rendah, serta gestur tubuh seperti
menunduk duduk tertib
representasi nilai hormat ini. Temuan ini sejalan
dengan konsep language as social action yang
menempatkan bahasa sebagai sarana pembentuk

dan memperkuat

Sri Maryani, Representasi nilai dalam... 295

relasi sosial dan etika interaksi (Duranti, 2015).
Burkitt, 1. (2016) Kemper, T. D. (2016)

Selain nilai hormat, sopan
berbahasa juga direpresentasikan secara kuat dalam
tradisi tiorana. Hasil observasi menunjukkan bahwa
tuturan dalam tiorana mengikuti kaidah kesantunan
dan etika adat, sementara hasil angket
mengonfirmasi bahwa mayoritas responden
memaknai bahasa sebagai indikator utama nilai
kesopanan. Hal ini menunjukkan bahwa kesantunan
berbahasa dalam tiorana bukan sekadar aspek
estetis komunikasi, tetapi berfungsi sebagai simbol
moralitas dan kedewasaan sosial. Dalam perspektif
etnografi komunikasi, praktik ini dapat dipahami
sebagai peristiwa tutur yang diatur oleh norma dan
ekspektasi sosial tertentu (Hymes, 2012; Sbisa, 2018;
Wodak, 2024).

Nilai kebersamaan keluarga dan tanggung
jawab juga direpresentasikan
keterlibatan  kolektif keluarga
pelaksanaan tiorana. Observasi menunjukkan bahwa
kehadiran orang tua, keluarga besar, dan tokoh
keluarga mempertegas bahwa perkawinan dipahami
sebagai urusan kolektif, bukan individual. Persepsi
responden yang mengidentifikasi nilai kebersamaan
dan tanggung jawab sosial menguatkan temuan ini.
Dengan demikian, berfungsi sebagai
mekanisme untuk mempererat ikatan
kekerabatan dan menjaga kohesi sosial masyarakat
Donggo. Temuan ini sejalan dengan penelitian-
penelitian tentang tradisi lisan yang menekankan
peran ritual adat dalam membangun solidaritas
sosial dan keberlanjutan nilai kolektif (Ismail, 2021;
Jailani, 2024; Kisjuhas, 2024; Mentel, 2022; Sibarani,
2015).

Dari aspek simbol budaya, sarung tenun serta
kalempe atau timbu dipersepsikan sebagai simbol
hormat, ketulusan, dan identitas budaya. Simbol-
tidak berdiri sendiri,
terintegrasi dengan praktik bahasa dan sikap
nonverbal dalam prosesi tiorana. Pemaknaan
simbolik yang relatif seragam di antara responden
menunjukkan bahwa simbol budaya masih dipahami
sebagai penanda identitas kolektif masyarakat
Donggo. Dalam kajian antropologi linguistik, simbol
semacam ini dipandang sebagai bagian dari sistem
semiotik budaya yang merepresentasikan nilai dan
pandangan hidup masyarakat (Foley, 2012; Keane,
2018; Salvatore et al.,, 2021; Widodo, 2017).

nilai santun

sosial melalui

besar dalam

tiorana
sosial

simbol ini melainkan



296 | Jurnal limiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298

Temuan terkait perubahan tradisi tiorana
menunjukkan adanya dinamika antara keberlanjutan
dan perubahan. Mayoritas responden menilai bahwa
nilai inti tiorana masih bertahan, meskipun sebagian
responden mengamati adanya perubahan pada
aspek pelaksanaan dan pemahaman generasi muda.
Perubahan dapat dipahami sebagai bentuk
adaptasi budaya terhadap modernisasi, tanpa
sepenuhnya menghilangkan makna nilai yang
direpresentasikan. Perspektif ini sejalan dengan
pandangan bahwa tradisi budaya bersifat dinamis
dan selalu mengalami negosiasi
konteks sosial yang berubah (Berkenkotter & Huckin,
2016; Sorokin, 2017; Wardhaugh & Fuller, 2021;
Wong et al., 2018).

Secara

ini

makna dalam

keseluruhan, = pembahasan  ini
menunjukkan bahwa tradisi tiorana berfungsi
sebagai ruang representasi nilai yang bersifat
multimodal, yakni diwujudkan melalui bahasa verbal,
bahasa tubuh, dan simbol budaya secara bersamaan.
Keselarasan antara praktik yang teramati dan
persepsi masyarakat menunjukkan bahwa nilai-nilai
telah sebagai
pemaknaan kolektif. Dalam konteks kajian linguistik
antropologi, temuan ini menegaskan bahwa tiorana
bukan hanya tradisi pascaperkawinan, tetapi juga
praktik budaya yang mereproduksi
masyarakat etnik Donggo di
dinamika sosial kontemporer.

dalam tiorana terinternalisasi

nilai dan

identitas tengah

D. MPULAN DAN SARAN

Berdasarkan hasil
persepsi masyarakat etnik Donggo, penelitian ini
menyimpulkan bahwa tradisi tiorana merupakan
praktik budaya yang
merepresentasikan nilai-nilai moral, sosial, dan
budaya dalam kehidupan masyarakat. Representasi
nilai tersebut terwujud melalui praktik bahasa yang
santun, pola yang beretika,
penggunaan simbol budaya, serta sikap nonverbal
yang terikat pada norma adat.

Nilai hormat kepada mertua muncul sebagai nilai
yang paling dominan direpresentasikan dalam
tradisi tiorana, selaras dengan makna leksikal
tiorana sebagai “mengunjungi mertua”. Selain itu,
nilai sopan santun berbahasa, kebersamaan keluarga,
tanggung jawab sosial, dan identitas budaya Donggo
juga direpresentasikan secara kuat melalui bahasa,
simbol, praktik yang menyertai

observasi lapangan dan

secara konsisten

interaksi sosial

dan sosial

pelaksanaan tradisi. Keselarasan antara temuan
observasi dan persepsi masyarakat menunjukkan
bahwa nilai-nilai tersebut tidak hanya hadir dalam
praktik ritual, tetapi juga telah terinternalisasi
sebagai pemaknaan kolektif masyarakat.

terkait perubahan
menunjukkan bahwa meskipun terdapat adaptasi
dalam bentuk pelaksanaan tradisi tiorana, nilai-nilai
inti yang direpresentasikan masih dipersepsikan
bertahan oleh mayoritas Hal
menegaskan bahwa tiorana merupakan tradisi yang
bersifat dinamis namun tetap berakar pada sistem
nilai budaya masyarakat etnik Donggo.

Temuan dinamika

masyarakat. ini

Secara teoretis, penelitian ini menegaskan
relevansi kajian linguistik antropologi dalam
memahami  tradisi budaya sebagai ruang

representasi nilai yang diwujudkan melalui bahasa
dan praktik sosial. Tradisi tiorana tidak hanya
berfungsi sebagai prosesi pascaperkawinan, tetapi
juga sebagai mekanisme budaya yang mereproduksi
nilai dan identitas kolektif masyarakat.

Temuan penelitian ini berimplikasi pada
penguatan pemahaman bahwa tradisi tiorana tidak
hanya berfungsi sebagai prosesi adat
pascaperkawinan, tetapi juga sebagai ruang

representasi nilai moral, sosial, dan budaya yang
hidup dalam masyarakat etnik Donggo. Secara
teoretis, hasil penelitian ini memperkaya kajian
linguistik antropologi dengan menunjukkan bahwa
representasi nilai dapat dianalisis melalui praktik
bahasa, simbol budaya, dan persepsi masyarakat
secara terpadu. Secara praktis, penelitian
memberikan dasar bagi upaya pelestarian tradisi
tiorana agar tidak mengalami
menjadi sekadar seremonial, terutama di tengah

ini

reduksi makna

arus modernisasi. Selain itu, nilai-nilai yang
direpresentasikan  dalam tiorana  berpotensi
dimanfaatkan sebagai sumber pembelajaran

berbasis kearifan lokal dalam pendidikan formal
maupun nonformal untuk memperkuat karakter dan
identitas budaya generasi muda.

Tradisi tiorana perlu terus dilestarikan sebagai
media pewarisan nilai moral, sosial, dan budaya
masyarakat etnik Donggo agar tidak mengalami
reduksi makna menjadi sekadar seremonial. Nilai-
nilai yang terkandung dalam fiorana berpotensi
dimanfaatkan  sebagai pembelajaran
berbasis kearifan lokal untuk memperkuat karakter

sumber



dan identitas budaya generasi muda. Penelitian
selanjutnya  disarankan  mengkaji  dinamika
representasi nilai tiorana lintas generasi atau

melalui pendekatan multimodal.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh
informan dan masyarakat etnik Donggo di Desa
Wadukopa atas partisipasi dan keterbukaan mereka
dalam memberikan data penelitian, serta kepada
semua pihak yang telah membantu Kkelancaran
pelaksanaan penelitian ini.

REFERENSI
Agus, C., Saktimulya, S. R. Dwiarso, P, Widodo, B,

Rochmiyati, S, & Darmowiyono, M. (2021).
Revitalization of local traditional culture for
sustainable development of national character

building in Indonesia. In Innovations and traditions
for sustainable development (pp. 347-369). Springer.

Berkenkotter, C., & Huckin, T. N. (2016). Genre knowledge
in disciplinary communication:
Cognition/culture/power. Routledge.

Cavanaugh, J. R. (2020). Language as Social Action. In

Oxford Research Encyclopedia of Anthropology.

G.-M. (2017). Cultural identity. International
Encyclopedia of Intercultural Communication.
Creswell, J. W., & Creswell, ]. D. (2017). Research design:

Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches. Sage publications.

Denzin, N. K. (2017). Symbolic interactionism and
ethnomethodology. In Everyday life (pp. 258-284).
Routledge.

Duranti, A. (2015). The anthropology of intentions.
Cambridge University Press.

Duranti, A. (2023). The force of indexicality. A New
Companion to Linguistic Anthropology, 596-613.
Foley, W. A. (2012). Anthropological linguistics. The

Encyclopedia of Applied Linguistics.

Hassan, F. (2020). Cultural heritage, empowerment and
the social transformation of local communities. In
Communities and cultural heritage (pp. 23-35).
Routledge.

Hymes, D. H. (2012). The ethnography of speaking. De
Gruyter Mouton.

Ikuenobe, P. (2018). Oral tradition, epistemic dependence,

Chen,

and knowledge in African cultures. Synthesis
Philosophica, 65(1), 23-40.
Ismail, A. B. (2021). Tradition and Social Identity

Formation in Society. journal of Social Science
Studies, 1(2), 221-226.

Jailani, M. (2024). Preserving Cultural Identity Through
Tahlilan: Strengthening Social Solidarity in Madura.
Jurnal Sosiologi Reflektif, 18(2).

Keane, W. (2018). On semiotic ideology. Signs and Society,
6(1), 64-87.

Kisjuhas, A. (2024). What holds society together?
Emotions, social ties, and group solidarity in leisure
interaction rituals. Leisure Studies, 43(3), 363-377.

Sri Maryani, Representasi nilai dalam... 297
Kress, G. (2018). The social values of speech and writing.
In Language and control (pp. 46-62). Routledge.
Lincoln, Y. S, & Guba, E. G. (2016). The constructivist credo.

Routledge.

Mentel, A. (2022). Rituals and Group Solidarity: An
Ethnographic Case Study. Slovensky Ndrodopis, 70(2),
228-247.

Miles, M. B, Huberman, A. M., & Saldana, ]. (2014).
Qualitative data analysis: A methods sourcebook.
(No Title).

Osei-Tutu, A. A. Z. (2023). Developing African oral
traditional storytelling as a framework for studying
with African peoples. Qualitative Research, 23(6),
1497-1514.

Pearson, |, Jackson, G., & McNamara, K. E. (2023). Climate-
driven losses to knowledge systems and cultural
heritage: A literature review exploring the impacts
on Indigenous and local cultures. The Anthropocene
Review, 10(2), 343-366.

Pugra, I. W., Kencanawati, A. A. A. M., & Kurniawan, [. G. W.
A. (2025). The cultural significance of traditional
foods in shaping Indonesian social identity:
Challenges and preservation strategies. Journal of
Language, Literature, Social and Cultural Studies,
3(1), 21-31.

Ramli, R, Gadeng, A. N,, Azis, D., Yusuf, Y. Q., & Razalij, R.
(2024). The role of oral traditions in internalizing
smong wisdom: Perspectives from the Simeulue
community. Indonesian Journal of Applied Linguistics,
14(2),229-239.

Salvatore, S., Palmieri, A., Cordella, B., & Iuso, S. (2021).
The decay of signs’ semiotic value: A cultural
psychology interpretation of the contemporary
social scenario. Culture & Psychology, 27(4), 539-
561.

Sanderson, ]., Frederick, E., & Stocz, M. (2016). When
athlete activism clashes with group values: Social
identity threat management via social media. Mass
Communication and Society, 19(3), 301-322.

Sbisa, M. (2018). Varieties of speech act norms. In
Normativity and variety of speech actions (pp. 23-50).
Brill.

Schegloff, E. A. (2020). Interaction: The infrastructure for
social institutions, the natural ecological niche for
language, and the arena in which culture is enacted.
In Roots of human sociality (pp. 70-96). Routledge.

Sibarani, R. (2015). Pendekatan antropolinguistik
terhadap kajian tradisi lisan. RETORIKA: Jurnal IImu
Bahasa, 1(1), 1-17.

Soeftner, H.-G. (2018). Order of Rituals: The Interpretation
of Everyday Life. Routledge.

Sorokin, P. (2017). Social and cultural dynamics: A study of
change in major systems of art, truth, ethics, law and
social relationships. Routledge.

Tektigul, Z., Bayadilova-Altybayev, A. Sadykova, S.,
Iskindirova, S., Kushkimbayeva, A., & Zhumagul, D.
(2023). Language is a symbol system that carries
culture. International Journal of Society, Culture &
Language, 11(1), 203-214.

Wang, Z. (2025). Pathways to Fostering Cultural Identity
and Social. Proceedings of the 2024 4th International
Conference on Public Art and Human Development



298 | Jurnal limiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298

(ICPAHD 2024), 910, 222.

Wardhaugh, R, & Fuller, J. M. (2021). An introduction to
sociolinguistics. John Wiley & Sons.

Widodo, H. P. (2017). A critical micro-semiotic analysis of
values depicted in the Indonesian Ministry of
National Education-endorsed secondary school
English textbook. In Situating moral and cultural
values in ELT materials: The Southeast Asian context
(pp- 131-152). Springer.

Wodak, D. (2024). Regulating speech: harm, norms, and
discrimination. Inquiry, 1-21.

Wong, Y. ], Wang, S.-Y,, & Farmer, S. B. (2018). The
dynamic paradigm of ethnic culture: Variations
across context, time, and meaning. The Counseling
Psychologist, 46(5), 549-575.

Wortham, S., & Reyes, A. (2020). Discourse analysis beyond
the speech event. Routledge.



