
Jurnal Ilmiah Telaah 

http://journal.ummat.ac.id/index.php/telaah  
 

p-ISSN 2477-2429 | e-ISSN 2620-6226 
Vol. 11, No. 1, Januari 2026, Hal. 289-298  

 

289 

 

Representasi Nilai dalam Tradisi Tiorana Masyarakat Etnik Donggo 

(Kajian Linguistik Antropologi) 
  

1,2 Sri Maryani, 3 I Wayan Artika 
1 Mahasiswa Universitas Pendidikan Ganesha, Indonesia 
2 Dosen Universitas Muhammadiyah Mataram, Indonesia 

3 Dosen Mahasiswa Universitas Pendidikan Ganesha 
1maryanisri218@ummat.ac.id, 3wayan.artika@undiksha.ac.id    

 

INFO ARTIKEL  ABSTRAK 

Riwayat Artikel: 

Diterima: 30-10-2025 

Disetujui: 05-01-2026 

 Abstrak: Tradisi tiorana merupakan praktik budaya pascaperkawinan masyarakat 

etnik Donggo yang secara harfiah bermakna mengunjungi mertua. Tradisi ini 

diwujudkan melalui kunjungan keluarga mempelai perempuan ke rumah keluarga 

mempelai laki-laki dengan membawa sarung tenun serta jajan tradisional berupa 

kalempe atau timbu. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan 

menganalisis representasi nilai yang terkandung dalam tradisi tiorana berdasarkan 

praktik budaya dan persepsi masyarakat dengan perspektif linguistik antropologi. 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi 

persepsi masyarakat. Data dikumpulkan melalui observasi terhadap dua 

pelaksanaan tradisi tiorana di Desa Wadukopa serta angket daring menggunakan 

Google Form yang diisi oleh 25 responden dari masyarakat etnik Donggo. Analisis 

data dilakukan secara deskriptif-interpretatif melalui pengategorian nilai-nilai yang 

terepresentasi dalam praktik kebahasaan, simbol budaya, dan interaksi sosial. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa tradisi tiorana merepresentasikan nilai hormat 

kepada mertua, kesantunan berbahasa, kebersamaan keluarga, tanggung jawab 

sosial, dan penguatan identitas budaya Donggo. Nilai hormat kepada mertua dan 

kesantunan berbahasa muncul sebagai representasi nilai yang paling dominan, baik 

dalam observasi maupun persepsi responden. Simbol budaya seperti sarung tenun 

dan kalempe/timbu dipersepsikan sebagai penanda ketulusan, penghormatan, dan 

penerimaan kekerabatan. Meskipun terdapat persepsi perubahan dalam pelaksanaan 

tradisi, nilai-nilai inti tiorana dinilai tetap bertahan dan relevan dalam kehidupan 

masyarakat Donggo di tengah dinamika sosial. 

Abstract:  Tiorana is a post-marital cultural tradition of the Donggo ethnic community 
that literally means visiting one’s parents-in-law. This tradition is performed through 
a visit by the bride’s family to the groom’s family, accompanied by offerings such as 
woven sarongs and traditional snacks known as kalempe or timbu. This study aims to 
describe and analyze the representation of values embodied in the tiorana tradition 
based on cultural practices and community perceptions from the perspective of 
anthropological linguistics. The research employed a qualitative descriptive approach 
with a community perception study design. Data were collected through observations 
of two tiorana ceremonies conducted in Wadukopa Village and an online questionnaire 
distributed via Google Form to 25 respondents from the Donggo ethnic community. 
Data analysis was carried out using a descriptive-interpretative method by 
categorizing values represented in linguistic practices, cultural symbols, and social 
interactions. The findings indicate that the tiorana tradition represents values of 
respect toward parents-in-law, linguistic politeness, family togetherness, social 
responsibility, and the reinforcement of Donggo cultural identity. Respect for parents-
in-law and linguistic politeness emerged as the most dominant values, as reflected in 
both observational data and respondents’ perceptions. Cultural symbols such as 
woven sarongs and kalempe/timbu are perceived as markers of sincerity, respect, and 
the acceptance of kinship ties. Although some changes in the implementation of the 
tradition are perceived, the core values of tiorana are considered to remain resilient 
and relevant amid contemporary social dynamics. 

 

Kata Kunci: 

tradisi tiorana 

representasi nilai 

linguistik antropologi  

persepsi masyarakat 

etnik Donggo 

 

 

Keywords: 
tiorana tradition  
value representation 
anthropological 
linguistics 
community perception 
Donggo ethnic community 

 

                                 
https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ                          This is an open access article under the CC–BY-SA license 

http://journal.ummat.ac.id/index.php/telaah
mailto:maryanisri218@ummat.ac.id
mailto:3wayan.artika@undiksha.ac.id
https://doi.org/10.31764/telaah.vXiY.ZZZ


290  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298 

 
 

 

——————————   ◆   —————————— 
 

A. LATAR BELAKANG  

Bahasa dan budaya merupakan dua entitas yang 

tidak terpisahkan dalam kehidupan masyarakat 

manusia. Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi, tetapi juga sebagai medium 

pembentukan makna sosial, pewarisan nilai, dan 

penguatan identitas budaya suatu komunitas (Chen, 

2017; Sanderson et al., 2016; Wang, 2025). Dalam 

kajian linguistik antropologi, bahasa dipahami 

sebagai tindakan sosial (language as social action) 

yang selalu terikat pada konteks budaya dan praktik 

sosial penuturnya (Cavanaugh, 2020; Duranti, 2015; 

Foley, 2012; Schegloff, 2020). Oleh karena itu, 

praktik budaya berbasis bahasa, khususnya tradisi 

lisan dalam masyarakat adat, menjadi ruang penting 

untuk memahami bagaimana nilai-nilai sosial dan 

budaya direpresentasikan, dimaknai, dan 

dinegosiasikan dalam kehidupan masyarakat. 

Salah satu praktik budaya yang sarat dengan 

representasi nilai dalam masyarakat etnik Donggo 

adalah tradisi tiorana. Secara harfiah, tiorana berarti 

mengunjungi mertua, yaitu tradisi mengunjungi 

rumah keluarga mempelai laki-laki oleh kedua 

mempelai beserta orang tua dan keluarga mempelai 

perempuan setelah perkawinan dilangsungkan. 

Tradisi ini dilaksanakan dengan membawa sarung 

tenun serta jajan tradisional berupa kalempe atau 

timbu sebagai simbol penghormatan, ketulusan, dan 

penerimaan kekerabatan antarkeluarga. Dalam 

konteks budaya Donggo, tiorana tidak hanya 

menjadi bagian dari rangkaian adat perkawinan, 

tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai sosial, etika 

keluarga, dan struktur relasi antarkelompok 

kekerabatan. 

Pelaksanaan tradisi tiorana melibatkan interaksi 

sosial yang diatur oleh norma adat dan diwujudkan 

melalui bahasa serta simbol budaya. Tuturan-

tuturan yang digunakan dalam proses kunjungan, 

penyambutan, dan penyerahan bawaan adat 

merepresentasikan nilai kesantunan, kerendahan 

hati, serta penghormatan kepada pihak mertua dan 

keluarga besar. Bahasa dalam tradisi ini tidak 

digunakan secara bebas, melainkan mengikuti 

kaidah dan etika budaya yang telah disepakati secara 

kolektif. Dalam perspektif etnografi komunikasi, 

praktik semacam ini dapat dipahami sebagai 

peristiwa tutur yang memiliki tujuan, norma, dan 

struktur sosial tertentu yang merefleksikan sistem 

nilai masyarakat penuturnya (Hymes, 2012; Kress, 

2018; Wortham & Reyes, 2020).  

Nilai-nilai yang direpresentasikan dalam tradisi 

tiorana berkaitan erat dengan sistem nilai budaya 

masyarakat etnik Donggo. Nilai tersebut meliputi 

nilai moral dan etika, seperti sikap hormat, tanggung 

jawab, dan kepantasan dalam relasi keluarga; nilai 

sosial, seperti solidaritas dan penguatan ikatan 

kekerabatan; serta nilai budaya yang menegaskan 

identitas kolektif dan keberlanjutan tradisi lokal. 

Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan bahwa 

tradisi lisan dan ritual adat merupakan wahana 

penting representasi nilai budaya karena nilai-nilai 

tersebut hadir dan dimaknai melalui praktik sosial 

yang konkret dan berulang (Ikuenobe, 2018; Ramli 

et al., 2024; Soeffner, 2018). 

Dalam konteks kajian kebudayaan kontemporer, 

pendekatan etnopedagogi dan antropologi linguistik 

menegaskan pentingnya kearifan lokal sebagai 

sumber pemaknaan nilai yang hidup dalam 

masyarakat. Penelitian-penelitian bereputasi 

internasional menunjukkan bahwa praktik budaya 

lokal tidak hanya berfungsi sebagai warisan tradisi, 

tetapi juga sebagai sarana pembentukan identitas, 

karakter, dan kesadaran sosial komunitas 

pendukungnya (Agus et al., 2021; Hassan, 2020; 

Pugra et al., 2025). Tradisi tiorana, dengan kekayaan 

bahasa dan simbol budayanya, merepresentasikan 

nilai-nilai tersebut secara kontekstual dan bermakna 

dalam kehidupan masyarakat Donggo. 

Namun demikian, keberlangsungan tradisi 

tiorana menghadapi tantangan di tengah perubahan 

sosial dan modernisasi. Pergeseran pola hidup, 

melemahnya penggunaan bahasa adat, serta 

kecenderungan memaknai tradisi semata sebagai 

seremonial berpotensi mengaburkan makna dan 

nilai yang direpresentasikan di dalamnya. Sejumlah 

kajian linguistik dan antropologi budaya 

menegaskan bahwa tanpa pemaknaan kritis dan 

dokumentasi ilmiah, tradisi lisan berisiko mengalami 

reduksi fungsi dan kehilangan kedalaman makna 

nilai budayanya (Osei-Tutu, 2023; Pearson et al., 

2023; Wardhaugh & Fuller, 2021). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian 

ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan 

menganalisis representasi nilai dalam tradisi tiorana 



  Sri Maryani, Representasi nilai dalam...    291 

 

masyarakat etnik Donggo melalui kajian linguistik 

antropologi. Fokus penelitian diarahkan pada 

bagaimana bahasa, tuturan, dan simbol budaya 

dalam tradisi tiorana merepresentasikan nilai moral, 

sosial, dan budaya masyarakat Donggo. Secara 

teoretis, penelitian ini diharapkan dapat 

memperkaya kajian linguistik antropologi tentang 

bahasa dan budaya lokal, sedangkan secara praktis 

dapat menjadi rujukan dalam upaya pelestarian 

tradisi tiorana dan pemahaman nilai budaya 

masyarakat etnik Donggo di tengah dinamika sosial 

kontemporer. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif deskriptif dengan perspektif linguistik 

antropologi, yang memandang bahasa dan praktik 

budaya sebagai sarana representasi nilai sosial dan 

budaya dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan 

ini dipilih karena penelitian berfokus pada 

pemahaman persepsi dan pemaknaan masyarakat 

terhadap nilai-nilai yang direpresentasikan dalam 

tradisi tiorana, bukan pada pengukuran statistik 

(Duranti, 2015; Foley, 2012). 

Desain penelitian diarahkan pada studi persepsi 

masyarakat, dengan menempatkan masyarakat etnik 

Donggo sebagai subjek utama penelitian. Persepsi 

masyarakat dipandang sebagai data kultural yang 

mencerminkan cara komunitas memahami dan 

menafsirkan nilai-nilai yang hidup dalam tradisi adat, 

sejalan dengan prinsip penelitian kualitatif yang 

menekankan pengalaman subjektif dan pemaknaan 

sosial (Creswell & Creswell, 2017). 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi 

dan wawancara daring berbasis Google Form. 

Observasi bersifat nonpartisipatif terbatas dan 

dilakukan untuk memahami konteks sosial-budaya 

pelaksanaan tradisi tiorana, termasuk pola interaksi, 

penggunaan bahasa, dan simbol budaya yang 

menyertainya (Denzin, 2017; Hymes, 2012; Tektigul 

et al., 2023). Wawancara Google Form disusun 

dalam bentuk pertanyaan terbuka dan semi-

terstruktur untuk menggali pandangan responden 

mengenai makna tradisi tiorana, nilai-nilai yang 

direpresentasikan, serta relevansinya dalam 

kehidupan masyarakat Donggo saat ini. 

Responden penelitian dipilih secara purposive, 

terdiri atas masyarakat etnik Donggo yang memiliki 

pengalaman atau pengetahuan tentang tradisi 

tiorana, baik sebagai pelaku, anggota keluarga, 

maupun masyarakat pendukung. Persepsi 

responden diposisikan sebagai representasi 

pemaknaan kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai 

tradisi tersebut. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-

interpretatif melalui tahapan reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan simpulan. Data diklasifikasikan 

ke dalam kategori nilai, seperti nilai moral dan etika, 

nilai sosial dan kekerabatan, serta nilai budaya dan 

identitas lokal, untuk mengungkap pola representasi 

nilai berdasarkan persepsi masyarakat (Miles et al., 

2014). 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi teknik, 

dengan membandingkan temuan observasi dan hasil 

wawancara Google Form, serta pengecekan 

konsistensi jawaban responden guna memastikan 

bahwa representasi nilai yang diperoleh 

mencerminkan pemaknaan kolektif masyarakat 

(Lincoln & Guba, 2016). 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian diperoleh dari dua sumber data 

utama, yaitu (1) observasi terhadap dua pelaksanaan 

tradisi tiorana di Desa Wadukopa dan (2) angket 

persepsi masyarakat yang diisi oleh 25 responden 

etnik Donggo. Kedua sumber data tersebut dianalisis 

secara deskriptif-interpretatif untuk mengungkap 

representasi nilai yang termanifestasi melalui 

praktik bahasa, interaksi sosial, simbol budaya, serta 

pemaknaan masyarakat terhadap tradisi tiorana. 

Berdasarkan hasil observasi terhadap dua 

pelaksanaan tradisi tiorana di Desa Wadukopa, 

ditemukan bahwa tradisi ini secara konsisten 

dilaksanakan dalam konteks pascaperkawinan dan 

berlangsung dalam suasana kekeluargaan yang kuat. 

Perbedaan waktu pelaksanaan, yaitu pada pagi 

hari (Tiorana I) dan sore hari (Tiorana II), tidak 

memengaruhi esensi tradisi, melainkan 

menunjukkan fleksibilitas waktu tanpa mengurangi 

makna sosial dan nilai budaya yang 

direpresentasikan. Pada kedua peristiwa tersebut, 

tiorana berlangsung sebagai ruang interaksi 

keluarga yang hangat dan berorientasi pada 

penguatan hubungan kekerabatan.  

Dari aspek partisipan, observasi menunjukkan 

bahwa tiorana melibatkan kedua mempelai beserta 

orang tua dan keluarga besar. Pada Tiorana II, 

kehadiran tokoh keluarga turut memperkuat 



292  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298 

 
 

dimensi sosial dan simbolik tradisi. Dominasi 

partisipasi kolektif keluarga ini merepresentasikan 

nilai kebersamaan dan tanggung jawab sosial, di 

mana perkawinan dipahami bukan hanya sebagai 

ikatan dua individu, tetapi sebagai penyatuan dua 

kelompok keluarga besar. 

Praktik bahasa dalam kedua peristiwa tiorana 

menunjukkan penggunaan bahasa yang santun, 

halus, dan penuh kehati-hatian. Pada Tiorana I, 

tuturan didominasi oleh sapaan sopan dan ungkapan 

penghormatan kepada mertua, sementara pada 

Tiorana II bahasa yang digunakan cenderung lebih 

cair namun tetap menjaga nada rendah dan 

ungkapan penerimaan. Temuan ini menunjukkan 

bahwa bahasa dalam tradisi tiorana berfungsi 

sebagai sarana utama representasi nilai kesantunan 

dan etika sosial dalam masyarakat etnik Donggo. 

Pola interaksi yang teramati juga merefleksikan 

kepatuhan terhadap norma adat. Pada Tiorana I, 

interaksi berlangsung secara formal dan hierarkis, 

menandakan adanya kesadaran terhadap posisi 

sosial dan hubungan kekerabatan. Sementara itu, 

pada Tiorana II, interaksi tampak lebih akrab, namun 

tetap dibingkai oleh kesopanan dan etika adat. Hal 

ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat variasi 

dalam gaya interaksi, norma adat tetap menjadi 

rujukan utama dalam pelaksanaan tiorana. 

Simbol budaya berupa sarung tenun serta 

kalempe (pada Tiorana I) dan timbu (pada Tiorana II) 

hadir secara konsisten dalam kedua peristiwa. 

Simbol-simbol tersebut diserahkan dengan tata cara 

tertentu dan dimaknai sebagai tanda penghormatan, 

ketulusan, serta penerimaan kekerabatan. 

Konsistensi penggunaan simbol ini menegaskan 

bahwa tiorana merupakan medium representasi 

nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun 

dalam masyarakat Donggo. 

Selain bahasa verbal, sikap nonverbal juga 

berperan penting dalam merepresentasikan nilai. 

Pada Tiorana I, sikap menunduk dan duduk tertib 

menjadi ekspresi penghormatan kepada pihak 

mertua, sedangkan pada Tiorana II, posisi duduk 

yang berjarak serta gestur sopan memperlihatkan 

pengendalian diri dan kesadaran etika. Temuan ini 

menunjukkan bahwa representasi nilai dalam 

tiorana tidak hanya diwujudkan melalui tuturan, 

tetapi juga melalui bahasa tubuh yang memperkuat 

makna hormat dan kepantasan sosial. 

Secara keseluruhan, hasil observasi 

menunjukkan bahwa tradisi tiorana 

merepresentasikan nilai moral dan sosial secara 

dominan. Nilai hormat, tanggung jawab keluarga, 

solidaritas, dan penerimaan kekerabatan tampak 

jelas dalam praktik bahasa, interaksi sosial, simbol 

budaya, serta respons peserta. Respons yang 

ditunjukkan oleh pihak keluarga mempelai laki-laki, 

baik berupa penerimaan yang baik maupun suasana 

dialog yang hangat, menegaskan bahwa tiorana 

berfungsi sebagai sarana mempererat hubungan 

keluarga dan menjaga harmoni sosial dalam 

masyarakat etnik Donggo.  

Tabel 1. Rekapan Hasil Observasi Tradisi Tiorana 

Aspek 
Observasi 

Tiorana I Tiorana II Temuan 
Umum 

Waktu & 
konteks 

Pascaperkawi
nan, pagi hari 

Pascaperka
winan, sore 
hari 

Tiorana 
selalu 
dilakukan 
dalam 
suasana 
kekeluargaan 

Partisipa
n 

Kedua 
mempelai, 
orang tua, 
keluarga 
besar 

Kedua 
mempelai, 
orang tua, 
tokoh 
keluarga 

Partisipasi 
kolektif 
keluarga 
sangat 
dominan 

Praktik 
bahasa 

Sapaan 
sopan, 
ungkapan 
hormat 
kepada 
mertua 

Bahasa 
halus, nada 
rendah, 
ungkapan 
penerimaan 

Bahasa 
merepresenta
sikan nilai 
kesantunan 

Pola 
interaksi 

Formal, 
hierarkis, 
penuh etika 

Lebih cair 
namun tetap 
sopan 

Norma adat 
tetap dijaga 

Simbol 
budaya 

Sarung tenun 
& kalempe 

Sarung 
tenun & 
timbu 

Simbol 
konsisten 
sebagai tanda 
penghormata
n 

Sikap 
nonverb
al 

Menunduk, 
duduk tertib 

Duduk 
berjarak, 
gestur sopan 

Nonverbal 
memperkuat 
nilai hormat 

Represen
tasi nilai 

Hormat, 
tanggung 
jawab 
keluarga 

Solidaritas, 
penerimaan 
kekerabatan 

Nilai moral & 
sosial 
dominan 

Respons 
peserta 

Diterima 
dengan baik, 
suasana 
akrab 

Diterima 
hangat, 
dialog 
singkat 

Tiorana 
mempererat 
hubungan 
keluarga 

 
Hasil penelitian yang diperoleh melalui 

observasi lapangan dan angket persepsi masyarakat 



  Sri Maryani, Representasi nilai dalam...    293 

 

menunjukkan kesesuaian yang kuat antara praktik 

budaya yang teramati dan pemaknaan nilai oleh 

masyarakat etnik Donggo terhadap tradisi tiorana. 

Kedua sumber data tersebut saling menguatkan 

dalam menggambarkan tiorana sebagai praktik 

budaya yang merepresentasikan nilai moral, sosial, 

dan budaya secara nyata dan kontekstual. 

Berdasarkan hasil observasi terhadap dua 

pelaksanaan tiorana di Desa Wadukopa, tradisi ini 

dilaksanakan dalam suasana kekeluargaan yang 

kental dengan partisipasi kolektif keluarga. Praktik 

bahasa yang digunakan, seperti sapaan sopan, 

ungkapan hormat kepada mertua, serta penggunaan 

nada rendah dan bahasa halus, secara konsisten 

merepresentasikan nilai hormat dan kesantunan. 

Temuan observasi ini sejalan dengan hasil angket 

yang menunjukkan bahwa mayoritas responden 

memersepsikan tiorana sebagai representasi nilai 

hormat kepada mertua (88%) dan sopan santun 

berbahasa (80%). Kesesuaian ini menunjukkan 

bahwa nilai-nilai tersebut tidak hanya hadir secara 

simbolik, tetapi benar-benar diinternalisasi dan 

dikenali oleh masyarakat sebagai makna utama 

tradisi tiorana. 

Dari aspek interaksi sosial, observasi 

memperlihatkan bahwa pola hubungan 

antarkeluarga dalam tiorana berlangsung secara 

formal dan hierarkis pada satu peristiwa, serta lebih 

cair namun tetap sopan pada peristiwa lainnya. 

Variasi ini tetap berada dalam bingkai norma adat 

yang dijaga secara konsisten. Pola interaksi tersebut 

merepresentasikan nilai kebersamaan keluarga dan 

tanggung jawab sosial, di mana seluruh anggota 

keluarga terlibat dalam menjaga keharmonisan 

relasi. Temuan ini diperkuat oleh persepsi 

responden yang mengidentifikasi nilai kebersamaan 

keluarga (76%) dan tanggung jawab sosial (68%) 

sebagai bagian dari nilai yang direpresentasikan 

dalam tiorana. Dengan demikian, tiorana dipahami 

masyarakat sebagai mekanisme sosial untuk 

mempererat kekerabatan dan meneguhkan peran 

sosial individu dalam struktur keluarga besar. 

Representasi nilai juga tampak jelas melalui 

simbol budaya yang diamati dalam kedua peristiwa 

tiorana, yaitu penyerahan sarung tenun serta 

kalempe atau timbu. Simbol-simbol tersebut 

diserahkan dengan tata cara tertentu dan disertai 

sikap nonverbal yang menunjukkan penghormatan, 

seperti menunduk dan duduk tertib. Praktik ini 

merepresentasikan nilai ketulusan, penerimaan, dan 

identitas budaya. Hasil observasi ini selaras dengan 

temuan angket yang menunjukkan bahwa 72% 

responden memersepsikan tiorana sebagai 

representasi identitas budaya Donggo. Hal ini 

menegaskan bahwa simbol budaya tidak hanya 

berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi sebagai 

penanda identitas kolektif yang masih dipahami dan 

diakui oleh masyarakat. 

Selain itu, sikap nonverbal yang teramati 

selama pelaksanaan tiorana, seperti gestur sopan, 

posisi duduk berjarak, dan ekspresi tubuh yang 

terkendali, memperkuat representasi nilai yang 

disampaikan melalui bahasa verbal. Temuan ini 

menunjukkan bahwa representasi nilai dalam 

tiorana bersifat multimodal, yakni diwujudkan 

melalui bahasa lisan, bahasa tubuh, serta simbol 

budaya secara simultan. Persepsi masyarakat yang 

relatif seragam terhadap nilai-nilai tersebut 

menunjukkan bahwa representasi nilai dalam 

tiorana telah menjadi pemaknaan kolektif yang 

hidup dalam komunitas etnik Donggo. 

Secara keseluruhan, sintesis hasil observasi 

dan angket menunjukkan bahwa tradisi tiorana 

bukan sekadar prosesi adat pascaperkawinan, 

melainkan praktik budaya yang secara konsisten 

merepresentasikan nilai hormat, kesantunan, 

kebersamaan, tanggung jawab sosial, dan identitas 

budaya. Keselarasan antara praktik yang teramati 

dan persepsi masyarakat mengindikasikan bahwa 

nilai-nilai tersebut masih relevan dan dipahami 

sebagai bagian penting dari kehidupan sosial 

masyarakat etnik Donggo, meskipun berada dalam 

konteks perubahan sosial yang terus berlangsung. 

Tabel 2. Persepsi Responden terhadap Representasi Nilai 

dalam Tradisi Tiorana 

Jenis Nilai yang 
Direpresentasikan 

Jumlah 
Responden 

Persentase 

Nilai hormat kepada mertua 22 88% 
Nilai sopan santun 
berbahasa 

20 80% 

Nilai kebersamaan keluarga 19 76% 
Nilai tanggung jawab sosial 17 68% 
Nilai identitas budaya 
Donggo 

18 72% 

 

Berdasarkan hasil angket yang diisi oleh 

responden masyarakat etnik Donggo, simbol-simbol 

budaya yang hadir dalam tradisi tiorana 



294  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298 

 
 

dipersepsikan memiliki makna yang kuat dan 

berlapis. Temuan ini menunjukkan bahwa simbol 

budaya tidak dipandang sekadar sebagai pelengkap 

prosesi adat, melainkan sebagai medium 

representasi nilai sosial dan budaya yang hidup 

dalam masyarakat. 

Simbol sarung tenun dipersepsikan 

responden sebagai tanda hormat, kesungguhan, dan 

identitas budaya. Pemaknaan ini menunjukkan 

bahwa sarung tenun tidak hanya berfungsi sebagai 

benda adat, tetapi juga sebagai representasi etika 

relasi sosial, khususnya penghormatan pihak 

keluarga mempelai perempuan kepada keluarga 

mempelai laki-laki. Selain itu, sarung tenun dipahami 

sebagai penanda identitas budaya Donggo yang 

menegaskan keterikatan tradisi tiorana dengan 

warisan budaya lokal. 

Simbol kalempe atau timbu dipersepsikan 

responden sebagai wujud ketulusan, keikhlasan, dan 

doa kebaikan. Jajan tradisional ini tidak semata-mata 

dimaknai sebagai pemberian materi, melainkan 

sebagai simbol niat baik dan harapan akan 

hubungan kekeluargaan yang harmonis. Persepsi ini 

menunjukkan bahwa nilai-nilai spiritual dan 

emosional turut direpresentasikan melalui simbol 

makanan dalam tradisi tiorana. 

Sementara itu, kunjungan mertua sebagai inti 

praktik tiorana dipersepsikan sebagai simbol 

penerimaan sosial dan penguatan kekerabatan. 

Responden memaknai kunjungan tersebut sebagai 

penegasan hubungan keluarga baru serta pengakuan 

sosial terhadap ikatan perkawinan yang telah 

terjalin. Dengan demikian, tindakan mengunjungi 

mertua tidak hanya memiliki makna fungsional, 

tetapi juga berperan sebagai simbol sosial yang 

merepresentasikan integrasi dan harmonisasi 

hubungan antarkeluarga. 

Secara keseluruhan, hasil ini menunjukkan 

bahwa simbol-simbol budaya dalam tradisi tiorana 

dipersepsikan secara konsisten sebagai representasi 

nilai moral, sosial, dan budaya oleh masyarakat etnik 

Donggo. Pemaknaan simbolik yang relatif seragam 

ini mengindikasikan bahwa tradisi tiorana masih 

memiliki kekuatan makna dan relevansi budaya 

yang tinggi dalam kehidupan masyarakat, serta 

berfungsi sebagai sarana pewarisan nilai dan 

identitas budaya lokal. 

Tabel 3. Persepsi Responden terhadap Simbol Budaya 
Tiorana 

Simbol Budaya Makna yang Dipersepsikan 
Responden 

Sarung tenun Tanda hormat, kesungguhan, 
identitas budaya 

Kalempe / timbu Ketulusan, keikhlasan, doa 
kebaikan 

Kunjungan 
mertua 

Penerimaan sosial & penguatan 
kekerabatan 

 
Berdasarkan hasil angket yang diisi oleh 

responden masyarakat etnik Donggo, tradisi tiorana 

secara umum dipersepsikan masih mempertahankan 

nilai-nilai utamanya, meskipun berada dalam 

konteks perubahan sosial yang terus berlangsung. 

Data pada Tabel 4 menunjukkan bahwa sebagian 

besar responden, yaitu sebanyak 15 orang, 

menyatakan bahwa tradisi tiorana tidak mengalami 

perubahan nilai yang berarti. Persepsi ini 

mengindikasikan bahwa nilai-nilai inti seperti 

hormat kepada mertua, kesantunan berbahasa, dan 

penguatan kekerabatan masih dipandang kuat dan 

konsisten dalam praktik tiorana. 

Sementara itu, sebanyak 8 responden 

menyatakan bahwa tradisi tiorana mengalami 

perubahan sebagian. Persepsi ini umumnya 

berkaitan dengan perubahan pada aspek 

pelaksanaan, seperti durasi kegiatan yang lebih 

singkat, berkurangnya kelengkapan prosesi, atau 

menurunnya pemahaman generasi muda terhadap 

makna simbolik tradisi. Meskipun demikian, 

responden dalam kategori ini menilai bahwa 

perubahan tersebut belum menghilangkan nilai 

dasar yang direpresentasikan dalam tiorana, 

melainkan lebih bersifat adaptasi terhadap kondisi 

sosial dan gaya hidup kontemporer. 

Sebagian kecil responden, yaitu 2 orang, 

memersepsikan bahwa tradisi tiorana mengalami 

perubahan signifikan. Persepsi ini mengarah pada 

kekhawatiran bahwa tiorana mulai dipandang 

sebagai formalitas semata dan tidak lagi dipahami 

secara mendalam sebagai media representasi nilai. 

Namun, jumlah responden dalam kategori ini relatif 

kecil dibandingkan dengan responden yang menilai 

tradisi masih bertahan secara nilai, sehingga tidak 

mencerminkan pandangan dominan dalam 

masyarakat. 

Secara keseluruhan, deskripsi data ini 

menunjukkan bahwa tiorana masih dipersepsikan 



  Sri Maryani, Representasi nilai dalam...    295 

 

sebagai tradisi yang relatif stabil dalam 

merepresentasikan nilai-nilai budaya masyarakat 

etnik Donggo. Adanya persepsi perubahan sebagian 

dan signifikan mengindikasikan dinamika sosial 

yang perlu diperhatikan, terutama terkait pewarisan 

makna dan pemahaman generasi muda. Temuan ini 

menegaskan pentingnya upaya pelestarian dan 

pemaknaan ulang tradisi tiorana agar nilai-nilai yang 

direpresentasikannya tetap relevan dan dipahami 

secara kolektif dalam masyarakat. 

Tabel 4. Persepsi Responden tentang Perubahan Tradisi 
Tiorana 

Persepsi Perubahan Jumlah 
Responden 

Tidak mengalami perubahan nilai 15 
Mengalami perubahan Sebagian 8 
Mengalami perubahan signifikan 2 

 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi 

tiorana masyarakat etnik Donggo 

merepresentasikan nilai-nilai moral, sosial, dan 

budaya melalui praktik bahasa, simbol budaya, serta 

pola interaksi sosial yang terstruktur oleh norma 

adat. Temuan ini menegaskan pandangan linguistik 

antropologi bahwa bahasa dan praktik budaya tidak 

hanya merefleksikan realitas sosial, tetapi juga 

secara aktif membangun dan mereproduksi nilai-

nilai yang hidup dalam masyarakat (Duranti, 2015, 

2023; Foley, 2012). Dalam konteks tiorana, 

representasi nilai tidak hadir dalam bentuk ajaran 

verbal yang eksplisit, melainkan diwujudkan melalui 

tindakan simbolik, pilihan bahasa, dan etika 

interaksi antarkeluarga. 

Nilai hormat kepada mertua muncul sebagai 

representasi nilai yang paling dominan baik dalam 

hasil observasi maupun persepsi responden. Secara 

linguistik dan kultural, dominasi nilai ini selaras 

dengan makna leksikal tiorana yang berarti 

“mengunjungi mertua”. Kunjungan tersebut bukan 

sekadar aktivitas sosial, melainkan tindakan 

simbolik yang menegaskan posisi mertua sebagai 

figur yang harus dihormati dalam struktur 

kekerabatan masyarakat Donggo. Praktik bahasa 

yang santun, nada rendah, serta gestur tubuh seperti 

menunduk dan duduk tertib memperkuat 

representasi nilai hormat ini. Temuan ini sejalan 

dengan konsep language as social action yang 

menempatkan bahasa sebagai sarana pembentuk 

relasi sosial dan etika interaksi (Duranti, 2015). 

Burkitt, I. (2016) Kemper, T. D. (2016) 

Selain nilai hormat, nilai sopan santun 

berbahasa juga direpresentasikan secara kuat dalam 

tradisi tiorana. Hasil observasi menunjukkan bahwa 

tuturan dalam tiorana mengikuti kaidah kesantunan 

dan etika adat, sementara hasil angket 

mengonfirmasi bahwa mayoritas responden 

memaknai bahasa sebagai indikator utama nilai 

kesopanan. Hal ini menunjukkan bahwa kesantunan 

berbahasa dalam tiorana bukan sekadar aspek 

estetis komunikasi, tetapi berfungsi sebagai simbol 

moralitas dan kedewasaan sosial. Dalam perspektif 

etnografi komunikasi, praktik ini dapat dipahami 

sebagai peristiwa tutur yang diatur oleh norma dan 

ekspektasi sosial tertentu (Hymes, 2012; Sbisà, 2018; 

Wodak, 2024).  

Nilai kebersamaan keluarga dan tanggung 

jawab sosial juga direpresentasikan melalui 

keterlibatan kolektif keluarga besar dalam 

pelaksanaan tiorana. Observasi menunjukkan bahwa 

kehadiran orang tua, keluarga besar, dan tokoh 

keluarga mempertegas bahwa perkawinan dipahami 

sebagai urusan kolektif, bukan individual. Persepsi 

responden yang mengidentifikasi nilai kebersamaan 

dan tanggung jawab sosial menguatkan temuan ini. 

Dengan demikian, tiorana berfungsi sebagai 

mekanisme sosial untuk mempererat ikatan 

kekerabatan dan menjaga kohesi sosial masyarakat 

Donggo. Temuan ini sejalan dengan penelitian-

penelitian tentang tradisi lisan yang menekankan 

peran ritual adat dalam membangun solidaritas 

sosial dan keberlanjutan nilai kolektif (Ismail, 2021; 

Jailani, 2024; Kišjuhas, 2024; Mentel, 2022; Sibarani, 

2015).  

Dari aspek simbol budaya, sarung tenun serta 

kalempe atau timbu dipersepsikan sebagai simbol 

hormat, ketulusan, dan identitas budaya. Simbol-

simbol ini tidak berdiri sendiri, melainkan 

terintegrasi dengan praktik bahasa dan sikap 

nonverbal dalam prosesi tiorana. Pemaknaan 

simbolik yang relatif seragam di antara responden 

menunjukkan bahwa simbol budaya masih dipahami 

sebagai penanda identitas kolektif masyarakat 

Donggo. Dalam kajian antropologi linguistik, simbol 

semacam ini dipandang sebagai bagian dari sistem 

semiotik budaya yang merepresentasikan nilai dan 

pandangan hidup masyarakat (Foley, 2012; Keane, 

2018; Salvatore et al., 2021; Widodo, 2017). 



296  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298 

 
 

Temuan terkait perubahan tradisi tiorana 

menunjukkan adanya dinamika antara keberlanjutan 

dan perubahan. Mayoritas responden menilai bahwa 

nilai inti tiorana masih bertahan, meskipun sebagian 

responden mengamati adanya perubahan pada 

aspek pelaksanaan dan pemahaman generasi muda. 

Perubahan ini dapat dipahami sebagai bentuk 

adaptasi budaya terhadap modernisasi, tanpa 

sepenuhnya menghilangkan makna nilai yang 

direpresentasikan. Perspektif ini sejalan dengan 

pandangan bahwa tradisi budaya bersifat dinamis 

dan selalu mengalami negosiasi makna dalam 

konteks sosial yang berubah (Berkenkotter & Huckin, 

2016; Sorokin, 2017; Wardhaugh & Fuller, 2021; 

Wong et al., 2018). 

Secara keseluruhan, pembahasan ini 

menunjukkan bahwa tradisi tiorana berfungsi 

sebagai ruang representasi nilai yang bersifat 

multimodal, yakni diwujudkan melalui bahasa verbal, 

bahasa tubuh, dan simbol budaya secara bersamaan. 

Keselarasan antara praktik yang teramati dan 

persepsi masyarakat menunjukkan bahwa nilai-nilai 

dalam tiorana telah terinternalisasi sebagai 

pemaknaan kolektif. Dalam konteks kajian linguistik 

antropologi, temuan ini menegaskan bahwa tiorana 

bukan hanya tradisi pascaperkawinan, tetapi juga 

praktik budaya yang mereproduksi nilai dan 

identitas masyarakat etnik Donggo di tengah 

dinamika sosial kontemporer. 

D. MPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan hasil observasi lapangan dan 

persepsi masyarakat etnik Donggo, penelitian ini 

menyimpulkan bahwa tradisi tiorana merupakan 

praktik budaya yang secara konsisten 

merepresentasikan nilai-nilai moral, sosial, dan 

budaya dalam kehidupan masyarakat. Representasi 

nilai tersebut terwujud melalui praktik bahasa yang 

santun, pola interaksi sosial yang beretika, 

penggunaan simbol budaya, serta sikap nonverbal 

yang terikat pada norma adat. 

Nilai hormat kepada mertua muncul sebagai nilai 

yang paling dominan direpresentasikan dalam 

tradisi tiorana, selaras dengan makna leksikal 

tiorana sebagai “mengunjungi mertua”. Selain itu, 

nilai sopan santun berbahasa, kebersamaan keluarga, 

tanggung jawab sosial, dan identitas budaya Donggo 

juga direpresentasikan secara kuat melalui bahasa, 

simbol, dan praktik sosial yang menyertai 

pelaksanaan tradisi. Keselarasan antara temuan 

observasi dan persepsi masyarakat menunjukkan 

bahwa nilai-nilai tersebut tidak hanya hadir dalam 

praktik ritual, tetapi juga telah terinternalisasi 

sebagai pemaknaan kolektif masyarakat. 

Temuan terkait dinamika perubahan 

menunjukkan bahwa meskipun terdapat adaptasi 

dalam bentuk pelaksanaan tradisi tiorana, nilai-nilai 

inti yang direpresentasikan masih dipersepsikan 

bertahan oleh mayoritas masyarakat. Hal ini 

menegaskan bahwa tiorana merupakan tradisi yang 

bersifat dinamis namun tetap berakar pada sistem 

nilai budaya masyarakat etnik Donggo. 

Secara teoretis, penelitian ini menegaskan 

relevansi kajian linguistik antropologi dalam 

memahami tradisi budaya sebagai ruang 

representasi nilai yang diwujudkan melalui bahasa 

dan praktik sosial. Tradisi tiorana tidak hanya 

berfungsi sebagai prosesi pascaperkawinan, tetapi 

juga sebagai mekanisme budaya yang mereproduksi 

nilai dan identitas kolektif masyarakat. 

Temuan penelitian ini berimplikasi pada 

penguatan pemahaman bahwa tradisi tiorana tidak 

hanya berfungsi sebagai prosesi adat 

pascaperkawinan, tetapi juga sebagai ruang 

representasi nilai moral, sosial, dan budaya yang 

hidup dalam masyarakat etnik Donggo. Secara 

teoretis, hasil penelitian ini memperkaya kajian 

linguistik antropologi dengan menunjukkan bahwa 

representasi nilai dapat dianalisis melalui praktik 

bahasa, simbol budaya, dan persepsi masyarakat 

secara terpadu. Secara praktis, penelitian ini 

memberikan dasar bagi upaya pelestarian tradisi 

tiorana agar tidak mengalami reduksi makna 

menjadi sekadar seremonial, terutama di tengah 

arus modernisasi. Selain itu, nilai-nilai yang 

direpresentasikan dalam tiorana berpotensi 

dimanfaatkan sebagai sumber pembelajaran 

berbasis kearifan lokal dalam pendidikan formal 

maupun nonformal untuk memperkuat karakter dan 

identitas budaya generasi muda. 

Tradisi tiorana perlu terus dilestarikan sebagai 

media pewarisan nilai moral, sosial, dan budaya 

masyarakat etnik Donggo agar tidak mengalami 

reduksi makna menjadi sekadar seremonial. Nilai-

nilai yang terkandung dalam tiorana berpotensi 

dimanfaatkan sebagai sumber pembelajaran 

berbasis kearifan lokal untuk memperkuat karakter 



  Sri Maryani, Representasi nilai dalam...    297 

 

dan identitas budaya generasi muda. Penelitian 

selanjutnya disarankan mengkaji dinamika 

representasi nilai tiorana lintas generasi atau 

melalui pendekatan multimodal. 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh 

informan dan masyarakat etnik Donggo di Desa 

Wadukopa atas partisipasi dan keterbukaan mereka 

dalam memberikan data penelitian, serta kepada 

semua pihak yang telah membantu kelancaran 

pelaksanaan penelitian ini. 

REFERENSI 

Agus, C., Saktimulya, S. R., Dwiarso, P., Widodo, B., 
Rochmiyati, S., & Darmowiyono, M. (2021). 
Revitalization of local traditional culture for 
sustainable development of national character 
building in Indonesia. In Innovations and traditions 
for sustainable development (pp. 347–369). Springer. 

Berkenkotter, C., & Huckin, T. N. (2016). Genre knowledge 
in disciplinary communication: 
Cognition/culture/power. Routledge. 

Cavanaugh, J. R. (2020). Language as Social Action. In 
Oxford Research Encyclopedia of Anthropology. 

Chen, G.-M. (2017). Cultural identity. International 
Encyclopedia of Intercultural Communication. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: 
Qualitative, quantitative, and mixed methods 
approaches. Sage publications. 

Denzin, N. K. (2017). Symbolic interactionism and 
ethnomethodology. In Everyday life (pp. 258–284). 
Routledge. 

Duranti, A. (2015). The anthropology of intentions. 
Cambridge University Press. 

Duranti, A. (2023). The force of indexicality. A New 
Companion to Linguistic Anthropology, 596–613. 

Foley, W. A. (2012). Anthropological linguistics. The 
Encyclopedia of Applied Linguistics. 

Hassan, F. (2020). Cultural heritage, empowerment and 
the social transformation of local communities. In 
Communities and cultural heritage (pp. 23–35). 
Routledge. 

Hymes, D. Η. (2012). The ethnography of speaking. De 
Gruyter Mouton. 

Ikuenobe, P. (2018). Oral tradition, epistemic dependence, 
and knowledge in African cultures. Synthesis 
Philosophica, 65(1), 23–40. 

Ismail, A. B. (2021). Tradition and Social Identity 
Formation in Society. Journal of Social Science 
Studies, 1(2), 221–226. 

Jailani, M. (2024). Preserving Cultural Identity Through 
Tahlilan: Strengthening Social Solidarity in Madura. 
Jurnal Sosiologi Reflektif, 18(2). 

Keane, W. (2018). On semiotic ideology. Signs and Society, 
6(1), 64–87. 

Kišjuhas, A. (2024). What holds society together? 
Emotions, social ties, and group solidarity in leisure 
interaction rituals. Leisure Studies, 43(3), 363–377. 

Kress, G. (2018). The social values of speech and writing. 
In Language and control (pp. 46–62). Routledge. 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (2016). The constructivist credo. 
Routledge. 

Mentel, A. (2022). Rituals and Group Solidarity: An 
Ethnographic Case Study. Slovenský Národopis, 70(2), 
228–247. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). 
Qualitative data analysis: A methods sourcebook. 
(No Title). 

Osei-Tutu, A. A. Z. (2023). Developing African oral 
traditional storytelling as a framework for studying 
with African peoples. Qualitative Research, 23(6), 
1497–1514. 

Pearson, J., Jackson, G., & McNamara, K. E. (2023). Climate-
driven losses to knowledge systems and cultural 
heritage: A literature review exploring the impacts 
on Indigenous and local cultures. The Anthropocene 
Review, 10(2), 343–366. 

Pugra, I. W., Kencanawati, A. A. A. M., & Kurniawan, I. G. W. 
A. (2025). The cultural significance of traditional 
foods in shaping Indonesian social identity: 
Challenges and preservation strategies. Journal of 
Language, Literature, Social and Cultural Studies, 
3(1), 21–31. 

Ramli, R., Gadeng, A. N., Azis, D., Yusuf, Y. Q., & Razali, R. 
(2024). The role of oral traditions in internalizing 
smong wisdom: Perspectives from the Simeulue 
community. Indonesian Journal of Applied Linguistics, 
14(2), 229–239. 

Salvatore, S., Palmieri, A., Cordella, B., & Iuso, S. (2021). 
The decay of signs’ semiotic value: A cultural 
psychology interpretation of the contemporary 
social scenario. Culture & Psychology, 27(4), 539–
561. 

Sanderson, J., Frederick, E., & Stocz, M. (2016). When 
athlete activism clashes with group values: Social 
identity threat management via social media. Mass 
Communication and Society, 19(3), 301–322. 

Sbisà, M. (2018). Varieties of speech act norms. In 
Normativity and variety of speech actions (pp. 23–50). 
Brill. 

Schegloff, E. A. (2020). Interaction: The infrastructure for 
social institutions, the natural ecological niche for 
language, and the arena in which culture is enacted. 
In Roots of human sociality (pp. 70–96). Routledge. 

Sibarani, R. (2015). Pendekatan antropolinguistik 
terhadap kajian tradisi lisan. RETORIKA: Jurnal Ilmu 
Bahasa, 1(1), 1–17. 

Soeffner, H.-G. (2018). Order of Rituals: The Interpretation 
of Everyday Life. Routledge. 

Sorokin, P. (2017). Social and cultural dynamics: A study of 
change in major systems of art, truth, ethics, law and 
social relationships. Routledge. 

Tektigul, Z., Bayadilova-Altybayev, A., Sadykova, S., 
Iskindirova, S., Kushkimbayeva, A., & Zhumagul, D. 
(2023). Language is a symbol system that carries 
culture. International Journal of Society, Culture & 
Language, 11(1), 203–214. 

Wang, Z. (2025). Pathways to Fostering Cultural Identity 
and Social. Proceedings of the 2024 4th International 
Conference on Public Art and Human Development 



298  |  Jurnal Ilmiah Telaah | Vol. 11, No. 1, January 2026, Hal. 289-298 

 
 

(ICPAHD 2024), 910, 222. 
Wardhaugh, R., & Fuller, J. M. (2021). An introduction to 

sociolinguistics. John Wiley & Sons. 
Widodo, H. P. (2017). A critical micro-semiotic analysis of 

values depicted in the Indonesian Ministry of 
National Education-endorsed secondary school 
English textbook. In Situating moral and cultural 
values in ELT materials: The Southeast Asian context 
(pp. 131–152). Springer. 

Wodak, D. (2024). Regulating speech: harm, norms, and 
discrimination. Inquiry, 1–21. 

Wong, Y. J., Wang, S.-Y., & Farmer, S. B. (2018). The 
dynamic paradigm of ethnic culture: Variations 
across context, time, and meaning. The Counseling 
Psychologist, 46(5), 549–575. 

Wortham, S., & Reyes, A. (2020). Discourse analysis beyond 
the speech event. Routledge. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


